# 法界聖凡水陸勝會修齋儀軌



經藏續 法 雞 水 鼠陸 輸水修 陸齊 通 儀 懺 論 軌 卷 九 卷 三 至 六 籌籍 第 重量 別 乙輯 套



印影樓芬涵海上月二十年四十國民華中

# 大日本續藏經 第壹輯第貳編

乙 第 貳 套 第四册目次

支那撰述

**懺** 

法界聖凡水陸大齊普利道場性相通論 九卷法界聖凡水陸勝會修齋儀軌台 三五六 明 殊宏重訂法界聖凡水陸勝會修齋儀軌台 三五六 明 殊宏重訂

**清咫觀記** 

法界聖凡水陸大齊法輪實鐵計學之時

界聖凡水陸勝會修齋儀軌卷第

宋四明東湖沙門 志磐 謹撰

占杭雲棲後學 雕宏

宜伽現先 先藍 小一 期中 食日預施 麗大 至主便衆

行沐

開浴

啓更

法衣

事預

不戒

可衆

延人

极大

以日

致早

失起時

若明在相

行展 朝 開 啓法事

至 心 法法 歸 事師 命 衆領 。禮 動施 鏡主 方法 銀入 道 表場 界 白次 諸 唱第 佛 言上 法 杏 僧 和大

常住 睿

偶表 四白 句號一爐 瞻振 鼓鈴 欽述 宜淨 簡三 雅業 不傷 宜呪 繁 俗每

法性 一進然周法界 甚深無量絕言詮

此日修齋與普度 自從一念失元明 肅清意地謹威儀 八萬廛勞俱作蔽

仰憑密語爲加持 將俾自 他還本淨

我佛如來有淨三業眞言謹當宣誦

身候 切可 及聲 大學大學方 施助 主统 外数 身下 內去 心臟

皆呪

悉皆

清例

我佛如

**唵薩網婆縛** 陸網 婆縛 逃磨含

> 慰炎 伽白 畫振 神鈴

偈述 呪安

維兹清淨法王官 十八神王承

此日虔興平等供 法音交唱衆無難 必有明神來宿衛

佛勅

常於徧界護伽藍

我佛如來有安慰諸神眞言謹當宣誦 仰憑密語爲加持

慰悅神心增勝力

南 無 三曼羅切可 **没默上南** 

地 尾 娑訶

云衆

偈表 諸鏞 呪白 神呪 若振 咸三 在蜂 皆傷 伽爾 慰學 嬳 或法 在師 族想 姓伽

家藍

此住 居勤守 土 護安人物顯諸

神

威靈自用旣 無私 訶禁不群應有法

此日虔興平等供 聖凡俱會異常居

仰憑密語為加 持 將使神 心無畏恐

前語

傷擬 慰三 呪鈴 喜福 來有安慰諸神眞言謹當宣誦呪 述 常果 加斯 守鈸 鑊 法 族師 **姓家** 用居 止六 此神

然表 歲誦 香白 皆呪

岸旃檀 非 剜 物 **兀從**清淨自心生

# 若人能以一 **米氣自然皆具足**

此日虔興平等供 欲令法界普熏聞

將使施心咸

編達

我 佛如來有然香達信眞言謹當宣誦 仰憑密語爲加持

一什筏栗多上 曜上 尼上 末備平 毗 迦 知 Ŀ 阿鉢羅句吒 虎件二呼 合今 切 切竹 駕 蘇 Ë 破

經典所在即如來舍利之身法道能弘必大德僧 三寶的通達信心。 ·無不周徧 、 法師想 **光** 北 香 雲 普 二 香黑白法 言界

伽

光潔今則將開勝會永異他時自非結界以加 之十惟茲一處具有三尊天人常起護持堂宇問應 威何

中等水酒清於地上、凡日方隅之所悉同城壘之堅 使修齊之如式恪遵至許全策奇勵妙香熏馥於空

**雲披懸實葢於層霄聳華臺於廣座千幢旛而交擁** 雖密藉於眞言實冥資於圓觀將見瓊林風 動玉殿

既彰此用更召諸神冀肅靜於壇場俾驅除於魔障 衆伎樂以旁羅惟茲淨想之所成是即 靈山之未散

寂 光為土固不外於凡居聖賢之人或有殊於族 姓

△下文旋姓家用

中之因行無良故世間之果報若是今則將開勝會 觀其身則 根塵起穢及言其處則土石生埃由

ľ

至點全策奇劇妙香熏馥於空中淨水洒清於地 **永異他時自非結界以加** 威何使修齋之如式恪遵

資於妙觀將見瓊林風動王殿雲披懸實盜於層霄 淨想之所成是即靈山之未散既彰此用更召諸 **绛華臺於廣座千幢旛而交擁衆伎樂以旁羅惟** 凡曰方隅之所悉同城疊之堅雖密藉於眞言實冥 茲

冀肅靜於壇場俾驅除於魔障

召表 腊白 】 諸執 聖爐 結振 界鈴

心本請如來化現圓 滿神通大穢迹金剛聖者并

惟 願 不 **達本誓哀憫有情臨降道場護持結界** 

諸眷屬

香大 花泉 請和

我今奉宣 本 育賞 言願 垂 加護

薩摩尼 唵 佛舌 微吉徽 屈聿摩訶 摩那 樓 恨那礙許 唵斫急那 勿汁 烏深 勿

屈 聿 許許 今時 件 今于 **泮泮泮泮西娑訶** 

與加 崖截 麦驗 降誦 藏句 空迹 有朝 入呪 不全 随持 錢廷 道三 同本 意法 塘以 場徧 而復西爲正畢 往得 湖或 中動 呪全 善衆 面鼓 水咒 提禁 外鈸 治誦寺抑而 病及 慧不 立法 無二持令唐師 不年 沙誦 太想 意大 門遂 宗聖 者有 遇動 朝者 今戲 獨藏 有威 世驗 中本 人儀 間能 高削 持無 傳令 德除 此量 多件 数字 多件 数字 多

心 請大 威德大忿怒甘露軍茶利等十大明 Æ

并 諸眷屬

惟 願不遠本誓。哀憫有情臨降道場護持結界

香大 華衆 請和

我今奉宣本尊真言願 阿 陁 戸盧戸盧 那 阿 那 阿 底瑟吒 密 哩 帝 垂加 底瑟吒 鳥 護 許合二

儀誦 無呪 量三 眷偏 屬畢 降動 入鈸 道 場法 住師 立想 左聖 邊者

挷

心奉請大梵天王帝釋天主護世四 王天龍八部

幷 諸 眷 屬

惟願 不 場護持結門 界

香大 花衆 請和

我今奉宣普召請 八

遠本誓哀憫有情臨降道

唵薩婆提婆那 伽 、部員 阿 言願 去 那 娳 垂 加 護 莎 訶

> 幷 K 諸眷屬 奉 赤此 住處僧伽藍內護正法者福德大神

部誦

無呪

量三

眷偏

星星

降動

入鲅

場法

住師

立想

右天

邊龍

道

惟 願 不達本誓哀憫有情守衛道

香大 花衆 請和

我

今奉宣召講眞言願垂加護 怛 他 訝多

Ħß

進誦 恠 場咒門三 步 布哩 首個 住學 立.勒 迦哩 闸鲅 哆哩 法 族師 姓想 家伽 請諸 此神 位至

心 奉請城 、隍當境諸廟侯王住居六神家庭香火

幷 諸眷

盤陀盤陀

惟 願 不違本誓哀憫有情守衛道場護持

香大 花衆 請和

我今奉宣召請 眞言 願垂 加 護

步布 哩 迦 唖 哆 哩 怛 他訝多耶

上來召請已荷光臨環衛道場如雲密布心進 **、神至道場門并配見三個學動** 首鈸 住 立法 兩師 邊想 · 炭隍 白各白廟 言住 居 勇銳

六誦

唵

戚 起護持少俟須臾奉行結界

**区道場內外** 全剛天神 鈴眷 通為各版 指兵 家伙孩

列法

四師

方想

守無

結行 地档 方界 界法 初

恭白十 方 一寶衆

此 梵王帝釋四天王 日將修平等供

> 入部天龍咸 濩

明王穢迹衆威

須憑神力爲加 持

清淨 光明 同 佛刹

洒

此

地

結

地

要令此地異常居

方界當願此地之下深百 我今持誦吉利忿怒眞言加持淨水散 曲 。旬 如 淨 瑠 。璃 豕 **公無垢穢** 

隧 虎 許 泮 切 唵

枳

里

둈

里

跋

折

羅

折

里

部

訥

畔 陀

洒白 地兩 手 法執 合二 師孟隨滿 前盛 泮枳言井 音音 顧花 澄吉 想水折許誦音呼 . 誦 表呪 日今 白七 白徧 言記 次以 結水 方周

界隅 回表

隅界 持誦 當願此道場內周市 金剛 部 心 眞言加持 DU 方如金剛 淨 水散 城 洒 四方結方 堅固

我今

犯

法表 陥 H 顯誦 合二 地 勸 表偏 泇 白訖呼輕白以 言水 可得 虚弱

此

誦

此

我 今持 師白 隨執 誦 前水 言盂 地 想贶 眞 加持妙香熏馥空中結虚空 結道 空四 界方

界當願此空之上過百由旬香雲普及如大寶葢

並巳 出上 蘇結 悉界 地三

曳 素悉地 入縛 囉入縛囉 極呪 迦履 入縛甲 畔 駄畔駄上 嚲

難

那

牟

謨

羅

歌

歌火

歌

吽 拺

上來結 有大光明堪奉聖人宜開 於白 。界 空袭 中然 作法已成上下四 香 法教 随頭 前呪 言七 法會願諸賢聖殿護 方廣博殿 原傷 表周 白回 冷如路! 白道 佛 、刹

班使邪 魔有 所 千犯

表法 白師 啓施 請主 大上 白 言

恭聞聖觀自在於過 爲說廣大圓 |滿無礙大悲心大陀羅尼令與衆生 去時始住初 地 値千 光王 如 來

大利益是時大士一聞此呪順超八地至今釋迦

如

來與諸菩薩普會補怛落迦山之時惟我大士躬 如來以大悲心說此章句流 呪循如妙藥名阿 伽陀 切諸 通世 間無不蒙益當 病無所不治是 對 故 知

功德巍巍莫可稱歎我等茲日受施 一等供先於此地普召諸神行結界法用爲嚴淨 呪者三惡道業無所不壞諸佛國土 主請開 無不得生 建道

是以復於此時恭請菩薩大士以眞言力重加法水。

**增益勝**用廣大難思將使學生舉蒙解 肥

心奉請千手千眼大慈大悲觀世音自在菩薩摩

訶薩三請

推 願不 遠本誓哀憫有情降臨道 場加持呪水

香大 花泉 請和

我今持誦聖 觀自在菩薩所宣廣大圓滿無礙大悲

心大陀羅 。尼願 垂 加 護

羯帝爍鮢囉哪 南 無喝囉怛那 哆囉夜哪 菩提薩哆婆哪 南 無阿嚟哪 摩訶薩哆婆 數怛 婆盧

那怛寫 摩訶 迦盧 南 無 尼迦哪 悉吉利埵伊蒙阿 唵薩皤 利 哪 婆盧吉

[囉罰 曳

帝室佛囉楞駄 婆 南 無那 囉謹 墀 薩州 摩訶

醋哆沙

咩 音羊

賙

薩婆阿

他

豆輸朋

闸

逝孕

薩

訶

那

哆囉夜哪

南

無

阿唎哪婆盧吉帝

**爍皤囉** 

婆薩哆 那 摩 学婆薩哆難 五本 字無 那 摩婆伽 摩罰

帝夷陸 特豆 摩醯摩醯 怛姪他 唎 摩 岡駄子 河菩提 唵阿婆盧 庭 俱 锤 盧俱 醯 薩婆薩婆摩 (盧羯檬 盧 迦帝 羅摩 度盧 迦羅

> 穆 地 度 帝疃 盧罰 唎 尼 閣 室佛 伊 哪 陸伊薩 帝 囉 耶 摩 訶 遮羅遮 罰 室那室那 Ħ 哪 羅 帝 摩摩 阿羅 BE 羅 罰 廖佛維 摩 陀 囉 羅

利夜 呼盧 含利 蘇 盧 呼 盧薩利 那囉謹墀 菩提夜菩提夜 罰沙罰哆 娑雕娑囉 地 佛羅舍耶 州瑟尼那 **菩默夜菩駄夜** 悉利 呼 波夜摩 盧呼盧 悉 利 那 彌帝 蘇盧 摩囉

娑婆訶 悉陀夜 娑婆訶 摩訶悉陀 夜 娑

婆訶 悉陀喻藝 室幡曜 那 娑婆訶 那 蠗

阿穆佉耶 謹 墀 娑婆訶 娑婆訶 摩囉那! 娑婆摩訶阿悉陀夜 囉 娑婆訶 悉囉 娑 僧

婆訶 者吉囉阿悉陀夜 娑婆訶 波陀摩羯

悉哆夜 摩婆利勝羯囉夜 娑婆訶 那囉謹 娑婆訶 **墀幡** 伽 囉 南 耶 無 赐 娑婆

駄耶

夜

娑婆訶

**陁** 此藏

一本

字有

悉殿都

漫哆囉

稣

眉表 間白 光執 入水 此盂 水踊 中呪 闰三 彰復 揧 用法 此想 呪大 世士 間端 傳호 者法

佛鼢 呪去 語六 周字 足今 可依 期大 驱藏 験千 手 法千 師眼 施大 主悲 上徑 香鍊 出 表應 白使 存誦

白盧 言邈 那

恭 若在惡趣應時即得光明及身除諸罪報令 以是 過去十惡五逆四重諸罪聞此二三七偏經耳根者。 刹 開建道場修平等供先於此地普召諸神行: 生極樂國乃至菩提永不退墮我等茲日受施 即得滅除若諸衆生具造惡業身壞命終墮諸惡趣 淸 加聖觀 土 净蓮華明王之頂同說不空大灌頂光真言若 真言加持土沙散其身上及以塔墓彼所亡者 屻 毗盧遮那如來皆同一時各伸右手以摩 自在爲諸 大衆乞請釋迦 世尊爲說十方 結 所 界法 主請 苦身 有

> 解 脫

心奉請十方利土 惟 願不 遠本誓哀憫有情臨降道場加持呪水 切 毗 盧遮那不 空如 來 Ξ

請

香大 花兼 請和

我

八今持誦 願 1 加 眦 薄 盧遮 **)那如來所說不空大灌頂光眞言** 

可

切能 Z 曜麼捉 朐 切鳥 五 暮伽. **一般三** Ŀ 鈢 頭麼合 廢 切無 計 入縛合 嚕者娜/ 握四跛曜二 摩訶畝陀

嚲 野 徘

索字 場表 經句 共白 錄多 放捧 出不 眉水 善正 間盂 本令 玉爾 光龙 白中 入徧 白不 此 言空 水法 胃中師 以想 彰十 聖方 用如 世來 人猿 傳坐誦道

誦持眞言不違法則加持淨水有大力用即此法門 一來奉 請 菩薩 明王諸天 各以威 神加 被我輩

身德如如意珠雨 王所向 一德全呪是水全水是呪體 園三德是以如瑠璃實清淨光明無有染暖即法 些 | 德祕藏眞言淨水散 自在 無有罣礙即解脫德咒 切實無不具足即般若德如轉 海此 用不二同 地道場內外上天 既三德水亦 泌藏我今

**淨土當知此日可轉法輪十方賢聖無不雲臨六道** 

無不奔赴大開法施普度迷流聲法界中咸

非處若根若麼

徆一

沾光明煥發當知此

此地即為

增

膀然後以此最

勝法水偏洒

道場及以內外

是處

毗

盧遮那如來以灌頂光加持此水令使功能倍復

重加法水增益勝

,用

是以復於此時專誠恭

講

用為嚴淨及為恭請聖觀自在以大悲心

所

訊

章句

若該皆得爲緣如此觀心力名普度更憑衆等同誦 或誤輒入道場以呪力故化為清淨一切邪魔及闡 修發施主承事之人承此力故一一身心無不光潔。 提者非毁三實好作留難以呪力故戚發道心若讚 舉行法事沙門大衆承此 香華飲食一 下地中土四方隨水所至皆成結界當願此處道 乃至遠及界外往來之人身衣不潔飲啖葷辛或故 切 供事承此 力故。 力故 根 出生無有限量 返無不定 清淨 。場

眞言散洒法水周行諸處

不名道場香燈舉陳肴醬具備如此潔精是爲供

敢告施主若彼若我宜當如法遠離諸過今者所作

如此合宜是名法衆結界護淨禁止無良有一不如

是名為凡事雖有十理常是一何謂水陸舉依報故人類所會以此定名此名既立必有其義名義若正大齊勝會以此定名此名既立必有其義名義若正大齊勝會以此定名此名既立必有其義名義若正大齊勝會以此定名此名既立必有其義名義若正中立故

於音遠聞有一不如不名秉文善知節度有正有從 於音遠聞有一不如不名秉文善知節度有正有從 然而者須知戒德高遠觀道幽微有一不如不名法師 問書尊念六道哲如此發心是名施主進止有法 信三寶尊念六道哲如此發心是名施主進止有法 信三寶尊念六道哲如此發心是名施主進止有法 信三寶尊念六道哲如此發心是名施主進止有法 。

及所施物莫不宛然即難思假非有非無非非有無無能施者無受施人無中間物皆畢竟空施者受者不住於相不住相者忘情照理如斯行施功用莫此不住於相不住相者忘情照理如斯行施功用莫此種風普熏於斯可見有能修此眞法供養不緣於心

雙亡雙照爲絕待中如此法施盡未來瞭法界常融

三諦

麗淨 須設 至界預問 門首大藏大 符茶 信出 **汤** 净道 人場 嚴此 爲結 守界 護處 雅森 人布出宣 **人 汗犯** 

行發符法事

灤四 開符 牒使 等位 丸 果 茶 動湯 光鐵 法師 施別 主案 

至心歸

命請十方法界諸佛法僧衆

和

常住三

香白 百建信,白言口執機振鈴,

如然亦施者之能致是故語佛聞之而加護羣生於 香從心生心由香達不居三際可偏十方雖法 爾之

此以蒙熏欲期勝益之全彰更誦密言而助 題

我佛如來有然香達信眞言謹當宜誦

唯什伐栗多摩你 阿稣羅句吒 蘇破囉 尼

毗 迦知

至器 資誦 光照 音三 言几是加勒生生 歡 喜法 和 表白 表白 以雲 先編 所究水别分一

> 光嚴編十方而涓潔遠塵雕垢感聖招賢九在茲時 **寶器晶熒靈泉演漾三加** 秘密 栖清凉即四 座以

躬行斯道

我佛如來有洒淨眞言謹當宣誦 伐什爛 除洋 鵬 耶 件愛羅 悉哩摩

咽 盐

訶

鈴表 一誦 白白處呪言擬三 法師數 水 到表 3 底殿淨光 . 明. 即成 枯 l

界回

言授

伏聞覺皇憫餘口之徒初令奉所梁帝感神僧之夢

於多儀必使成功於普度今則仰遵內教恭按靈科 於三尊則加敬言羣品則輿悲極上天下地以無遺 送啓修齊雖偏標水陸之名實等供聖凡之衆所謂 開法會以濟迷流固自專於主者和帝閣而發大號 何彼界此疆之有間凡居異趣咸示真修故茲託事

至心奉請神通自在威德難量四天捷疾持符使者 正有賴於使乎爱恪意以奉迎冀聞呼而 即至

幷諸眷屬

惟願不遠本誓哀憫有情是日今時降臨法

### **为**鐵下皆例此 大樂和香花請

至心奉請神通自在威德難量空行捷疾持符使者

### 纤諸眷屬

至心奉請神通自在威德難量地行捷疾持符使者惟願不違本誓哀憫有情是日今時降臨法會

## 幷諸眷屬

至心奉請神通自在威德難量地府捷疾持符使者惟願不違本哲哀憫有情是日今時降臨法會

## 幷諸眷屬

惟願不遠本誓哀憫有情是日今時降臨法會

# 我佛如來有召請眞言謹當宣誦

電步布哩 迦哩哆哩 怛他誐多耶

雲掩座幢風行部曲彷彿九霄而下徘徊四座之間 室而來依位而立 表白振鈴少時。讚德·遠意

**緯於萬方。玉趾遠騰載馳驅於億利庸謹奉辭之職不息得一以靈用之則行威而不猛霜襟默識旣經** 

矧多專對之才惟妙闡於神通實善權於方便茲

日

# 男有大 國云云

三寶具位姓名今月十五日恭就某處 開建法界聖

凡水陸普度大齋勝會專為答題

心願

上報四恩曾

題殊途非務使人何由偏達故於此際奉召諮神諒度羣生俱蒙解脫鉄意應時改用然則聖凡異念團

# 在聰明必能知委

**編**食白素 **的** 

如是則六廛互偏三德常融微妙難思出生無盡用是心作食全食爲心以由體用不殊故得卷節自在無象白言

我今持誦無量威德自在光明勝妙力陀羅尼加持憑觀道密扶呪熏將善導於事儀俾圓成於法施

# 法食悉令周偏

**變**謨薩轉但他可**變**路轉路可枳吉帝二

唵

獻食白言 想此供食出生六廛 大衆同編呪七獨學 大衆同編呪七獨學

穫

1種妙供。一時奉上。無表白陋淨水於食上

所 乏 少

初發實相之果已圓有能如是諦觀則爲以法供養戒香菸郁定水澄清明智慧燈具禪悅食因行之華

載宣密語用 速至 神少賜從容特 垂飲

我佛如來有獻供養眞言謹當宣誦

渚誦 神呪 **施識識牙** 降三 享莫不一個畢動 墾 数鉞 三去婆去嚩 悅 法 法師 師想 鈴獻 嚩 少供 日 時事 羅 合二 層足 使現 者前

聖凡 之類有屢呼而弗聞蓋惡業重者正告留連及邪 不齊謂三實諸天之居固一念而可格如六道羣生 體同 。迷悟心異今此修齋而致請或云赴感之 見

多者自為障関非賴使人之捷疾另通施者之勤渠 至若具奏牘以進梵王錄情文而于帝釋符地府 山之所主關城隍土境之諸神咸仰體於至慈即 泰 奉

班令退縮如是則天人脩羅之黨鬼畜泥犂之優藉 行於大於推聖恩之曠蕩拔惡趣之拘囚悉使奔越

封冊使有遠自貽其答佛國天宮之異處各謹攸司 緣翼益闡於聰明肯恪遵於付託不踰頃刻偏達 此時津濟之功解億劫輪囘之業大崇至化幸遇長

旨具在符文別命披宣試垂釆聽 凶頑自用者攝之以威有請必來無一不至所有 人寰地府之殊途分當其任昏昧弗知者勸之以道

> 振可 四兩 鈴多 天僧 次出 遺亂 空前 符讀行說 次使 使 白養地者 言白 行座 次侧 地分 府立 二依

> > 人次

相讀

間牒

作文 四井

番獻 養狀 不先

發人

宜上宜下幸毋廢命須善爲辭事有勞煩禮當學 之健駕雲較 不速 而 疾有 感則 而揚羽葆載馳載驅窮實餘而徹風輸 通 域容儼 日出之光 神足

我佛如來有發達眞言謹當宣誦

有不 紙用 焚無 法取 過可 錢壓 財不 師奏 宜用時獨馬通想歌 囑杖 多度 文達 四請 未攪 於火 書然 符書 知碎 燭比 須後 使驟 者此 上聞 用撤 分文 同等 度冥 浮符 領等 揭 叉 用省火府紙使所一行關故有與立委處 之涉 油蠟 柴大 文排 汙錢 炭衆字列 不堆 度進 受焚 動呪 可積火點命之 鏡三 

法界 聖凡水陸勝會修齋儀

界型凡水陸勝會修齊儀軌 卷第二

宋四 明 東湖沙門 志磐 謹撰

明古杭雲棲後學 **滁宏** 

重訂

打 動門 鉞首 堂召請 設 法淨 師道施香 法事 主花

至心 歸 命禮 法 上幢 香旛 燭 佛 表簡 法 白等 僧 唱法 言衆

生 實

白法 振師 鈴薤 **姚主** 爐同 述時 然作 香磴 偈 呪表

諦此 太煌周徧盡香雲 妙香緣起法 即此難思為妙假 本來無物即眞空

非有非空皆絕待 雙遮雙照必亡中

仰憑中觀妙心香 是日殷勤修法供

我佛如來有然香眞言謹當宣誦

破 二上 合 唵 切咒 聖三 伐栗多上 曜上 尼上 末你平 毗 迦 知 阿 鈢 Ł 維 句 庇如竹 合今 駕 蘇

Ŀ

界

境俱

智紋

體兼

用冥函與蓝以

若於空假二俱亡 |水眞空周法界 賢徧 威勁 起鈸 護 念法 師 表想 白香 然 竟全彰中道義 鈴偏 述滿 器假難 洒十 淨方 偶佛 咒刹 思

> 以 此 觀 心融法水

若依若正盡光嚴 以茲法水淨諸 洞徹十方無障

塵

我佛如來有洒淨真言謹 電宣離

唵 杆 伐囉 殿咩手 耶 許愛

悉哩摩

下呪 上淨 道偏 道 等動 表如 鈸 召閣 所花 請千 至淨 偈萬 處道 即上 成及 結以 界水 嚴酒 净四 **適方** 

重博上離 其想 方 無上 覺 圓詮教行 理

經

大心菩薩大乘僧 緣覺聲聞三實衆

傳教四依稱列 袓 天仙八部衆神 Ŧ

召表 請白 文宣

我今普度建

壇

場

**願展慈光垂密證** 

伏以 非如非異是 爲以 佛眼 觀何 聖何凡此則於法

歸 不別至若隨時起教爲質施權 於一道然則理繇事見化以機與亡絕待中固不 雖 分別於多門終指 相應水共波而

獻華低頭合掌要莊嚴於萬行俾圓妙以三身故知 涉雕微之論顯 E 因性必須憑緣了之修是以明 燈

克享施心既啓覺慧偏知恭事請迎願垂臨降表 流而愈深勝功德林挺千枝而並秀今則特開嘉會 寅奉慈尊延內懷四攝真人集外現二乘高士召五 多儀崇水陸之清齊極地天而普濟妙供養海納衆 通之仙黨來八部之天倫撫盛席以端居即 寓跡於有爲畢竟歸原於無作爾乃恪遵洪 心奉請盡度空偏法界十方常住一切諸佛并諸 香肴而 X 範庸 尚 言白

**清淨法身毗盧遮那佛** 

千百億化身釋迦牟尼佛 圓滿報身盧舍那佛

西方極樂世界大慈大悲阿彌陀佛

兜率天宮一生補處當來下生彌勒佛

現在淨華宿王智佛等一切現在諸佛 過去大通智勝佛等一切過去諸佛

未來華光佛華是安行佛等一切未來諸佛 東万善德佛等十方法界一切諸佛

過去莊嚴劫始自華光佛等干佛

現在賢劫始自拘留孫佛等千佛

未來星宿劫始自日光佛等千佛

十方法界一切諸佛全身舍利實塔

願不違本都哀憫有情是日今時降臨法會

花

心而 可法 請衆 具此 見師 動和 而能 彼想 鈸香 從蘇來佛 外心 雖乘 有有常能應一面質繇我心之所能感,實座。不謀自來是塞建空了了

心奉 。蕭 虚空偏法 界十方常住 切尊法幷諸

大方廣佛華嚴經梵網戒經諸經法

方等諸會淨名金光明等經諸經法實 鹿苑會中佛集本行四阿含等諸經法實

大品般若仁王金剛般若等經諸經法實

大乘妙法蓮華經大般涅槃經諸經法實 專談淨土觀無量壽佛經等諸經法寶

五時所說大小兩乘諸部律論一切法實

龍宮所祕丛土未來諸經律論 西天此土三乘聖賢說經造論著述疏 切法寶

# **十方國土水鳥樹林塵說刹說** 切法音

顧無 即是 作行 為復 趣故 期法 現量 是俗 此理 理知 果復 妙師 願 道經 圓端 觀者 經無 是能解當 不違本 場卷 悟體 時難 理邊 為照是想 不此 當有 即數 行了 為十 此放 思實 如三 法道 經諸 数方 一誓哀憫 顯光 議相 教名身一 行經 經諸 現明 之即 繇不 以切 即所 教佛 三是 智出 法行 解詮 刨所 有情 我染 経中 設一身門 既一般說能清 心緒即體 之法 以切 若大 是日今時降臨法 又三是修理法 解行以千 須藤 真圓 是常 脱門 般經 諦一 謝觀 所體 之依 若卷 本我 觀心 行者 顯即 用而之無具路 十無 從一 故是 從行 智速 從行 智邊 

心 。請 而常 法 界 方常住諸菩薩僧弁諸 歧淨 及為

觀世音大勢至淸淨海衆諸大菩薩 文殊師利八萬大士曾賢大師無邊菩薩

藥王藥上法華經中諸大菩薩

善財歷参五十三善知識諸菩薩 賢首菩薩華嚴經中諸大菩薩

極樂國土 信相菩薩金光明經中諸大菩薩 兜率內院無著天親諸大菩薩 一生補處諸大菩薩

五時法會助宣佛化諸大菩薩

藏通別圓所歷地位一切菩薩

想運 了法 惟 了師 願不違本都哀憫有情是日今時 可想 見十 此方 下諸位 · 野聖。皆當作 威而 應來 降臨法會 心具二義。

心奉請 。盡虚空徧法界十方常住諸緣覺僧弁諸

#### 眷屬

仁王護國經中,八百萬億大仙緣覺

佛出世 佛法滅 後一時出現七百俱胝獨覺 時從山中來五百獨覺

出有佛世聞法得道諸大緣覺

出無佛 出無佛世自然悟道諸大獨覺 世部行麟喩諸緣覺獨覺

現通不現通諸綠覺獨覺

具相不具相諸綠覺獨覺

說法不說法諸綠覺獨覺

通教八地辟支佛藏教辟支佛

惟願不達本都哀憫有情是日今時降臨法會

威師 優化空 而緣 至覺

心奉請盡虎空徧法界十方常住諸聲聞僧奸諸

鹿苑先度五比丘最後須跋陀羅諸阿羅漢

世尊高弟大迦葉阿難陀等十大弟子

震山 聞法大比丘衆萬二千大阿羅漢

靈山得記學地無學地話大聲聞衆 五時聞法學地無學地諸大聲聞衆

世尊滅後結集三藏阿難陀等諸阿羅漢

住世十六大阿羅漢萬六千九百弟子衆 天台山方廣聖寺住世五百大阿羅漢

**慧**俱無礙三解脫信行法行六種阿羅漢

通教體法已辦藏教學無學內外七賢衆

惟願不違本藝哀憫有情是日今時降臨法會

威儀從空而至節想十方聲聞。 嚴

心奉請十方法界傳持教法禪律務宗諸祖師偷 幷諸眷屬 西天傳教迦葉龍樹師子尊者等二十三祖

> 章安尊者溯溪尊者等九祖四明法智大師 禪宗達磨圓覺禪師下及六祖等諸大禪師 北齊尊者南嶽禪師天台智者大禪師

**廛山蓮社圓悟法師歷代往生淨土諸法** 臨濟為山洞山雲門法眼五宗諸大禪 師

飾

賢首教主國一法師清凉圭峯諸大法 師

慈恩教主大乘法師瑜伽密教灌頂國

師

律宗十祖南山澄照律師記主大智律師

譯經摩騰竺法蘭求法裝三藏等諸法師 願不違本誓哀憫有情是日今時降臨法會

而節

心奉請十二 方法界助宣佛化持明造論 五神通仙

**幷諸眷屬** 

過去十方諸佛往昔因地同行五神 通仙

釋迦文佛往昔同行忍辱五神通 釋迦文佛往昔因地同行千聖王五 一神通仙

色界諸天下生人間爲受道者五神通 護育釋種瞿曇仙人占相太子阿私陀仙 仙

華嚴會中善知識衆毗目瞿沙一萬大仙

請雲雨會那羅他九萬九千五通仙人鹿野園中轉法輪處往昔波羅奈仙人

方等會上阿瑟吒迦等六十八大仙人

諸國土中攝諸呪旃造五明論諸大仙人

容服庸景從空而至性願不違本暫哀憫有情是日今時降臨法會

一心奉請十方法界十大明王穢迹金剛諸大天王

護法諸天弁諸眷屬

華嚴會中妙燄海大自在天王等諸天王大威德不動尊等十大明王穢迹金剛聖者

多聞天王持國天王增長天王廣目天王妙莊嚴官大梵天王忉利天官帝釋天主

金剛密迹神王北天大將散脂修摩尊天摩訶天女大功德天大辯天天母摩利支天

大地主母堅牢地神歡喜樂叉將鬼子母天南天上將韋歇尊天菩提樹神善女尊天

散脂大將所領二十八部威德大權天神

法華會上從佛聞法人非人等天龍八部

心奉請十方法界護佛舍利壇塔伽藍齋戒護國熊威儀非一聞今召訴從左而至強師想諸天天神無央數衆或喜或強師想諸天天神無央數衆或喜或

鎮宅諸大神王并諸眷屬

護佛舍利般支分婆多斯利等四大軍主

護戒壇堅固光曜淨雲音等十二大神王

**遷伽藍美音梵音天鼓歎妙等十八大神王護佛塔修利犍陀摩尼跋陀等五大神王** 

護便且國毗首羯摩天子。迦毗羅大將雙瞳日天護伽藍美音梵音天鼓歎妙等十八大神王

女一切神衆

護受三歸彌栗頭不羅等護五戒察芻毗愈他尼

等諸大神王

護此丘軻彌迦羅移嘻隸等百七十二大神王

守鎮宮宅東方阿脩訶等五方上首神王佛滅度後護佛弟子多賴哆等七神王

四天捷疾使者

六齋觀察人間四天王各九十一子各八大天將

願 不達本誓哀憫有情是日今時降臨法會

黨法 聞師 今想 召諸 請神 從王 空威 而容 至量

心奉請發揚 水陸流通至教製儀立法十大士弁

諸眷屬

發揚施食流! 通王教阿難陀尊者聖師

最初示夢勸與水陸梁朝神 勸發製水陸儀梁朝誌公尊者聖師 僧聖師

最初建倉秉法宣文梁朝祐公律師

金剛

IE

製水陸齋儀國主救世菩薩梁武皇帝

總持感驗稱名樓王宋朝佛印禪師 中與水陸療法唐朝法海英公禪師

修崇齋法繪像製讚太師蘇文忠公 詳定舊儀申明齋法長蘆賾公禪師

祖述舊儀製文行世東川 節推楊公

惟 願不違本誓哀憫有情是日今時降臨法會

重法 聞師 今想 召諸 請大 即士時顧 降力 赴深

應昭然更誦密言用伸動 一來召請 上堂三實十位聖賢無央數衆 一念能感

我佛如來有召請眞言謹當宣誦

怛多蘗多俱舍胃地唵娑哩野沒哩布羅迦也薩 南無三滿多母陀南喻烏佐蘇囉諦賀多諦薩縛

白障聖誦 白薩賢呪 言表 普三 皆偏 雲動 集鈸 住 上 浄 道師 上 想 資上樓來 虔诚 俊閣中.光明 交 l 不召請三寳諸 l 禮 映天 無有切

願因 一法 切帥 祕 感俱賜 野前臨沐 光臨檀越歸依 浴 白表 言白 請

畢竟本來無垢當知何處有人是則開陳沐浴之門 一體豈非堅密之身玉毫淨光斯爲眞實之相

爲欲洗滌塵勞之類冀囘蓮瞬俯監葵傾將奉導於

聖儀 幸前臨於溫室

至體 所旛 表香 白至沿 室前 前獻浴白 言淨

功德水巍巍乎五分法身須知諸佛元不洗塵爲欲 蓮華藏海當體圓 成流泉浴池隨處顯發湛湛分八

威儀朝曦之升遠漢敬宣密語詩濯溫泉用表法門 來生皆令離垢想見受茲灌沐夜月之印澄潭現諸

不壞世

# 我佛如來有沐浴眞言謹當宣誦

底沙底沙 僧 伽

浴成鈸 寬歌 廣嚴淨 一至切浴 聖室賢酒 赌淨 順 施法

諸 佛法身常本妙

寂 而常照絕言思

載仰三乘幷八部

此 **王哉方便有多門** 日修齋與普度

端自大權悲智起

隨宜益物顯慈威

如谷答聲無不應

以由緣了爲莊嚴

曠矣戒池 為陳沐浴鴈彝儀 無有際 

了達聖驅元離染

**十方賢聖悉雲臨** 

要使羣生開妙悟

澡除心垢得清涼

沐如 白垩 振賢 來金剛身示同塵凡之法著舍那 鈴浴 白罷言表

珍 御服

用

鼢

尊特之容惟大聖之旣臨諒羣從之畢至是則 開土霧擁聲聞梵王執葢以當空帝釋散華而 布地 星 羅

飛旛前導鳴樂後隨冀俯就於道 回大 道動 表鈸 白威 振饿 鈴導 獻引 實至 座道 白場言問 ~場用肅成於齊事

納處

華臺周編國土莫不高廣悉有光明如冀慈悲俯垂

性無住本全體顯發當念出生師子座盈滿度空實

惟聖賢之旣至慮几席之未嚴照中道妙觀心達法

我佛如來有獻寶座眞言謹當宣誦 唵 施暮伽 鉢頭摩遜娜鐰 馱 糴

拏绿吽

座簫 上周市虚空. 鈸 切 聖法 賢師 安想 住道 以其上 表现 表演演演 白淨白無 言量 資

假則爲葢爲雲不離緣起之心全彰中道之理以茲 掫 舉 香備明三觀是以了眞空則無性無相寄妙

法供達彼凡誠洛誦靈文益資勝用

我佛如來有然香眞言謹當宣誦 唵 啊 | 歌 | 羅 阿歌 曪 薩縛苾 地耶

駄 囉

布爾

底 莎 訶

時殿誦 表奉 供咒 白周妙銳 言編 業 妙法 睾師 计想路此 看當人 

本根精進以扶疏其枝葉旣潤之以定水又拂之以 衆華之開發表萬 [行之莊嚴是故信解以植立其

**歐** 曜 泥

漫

慧風 蓋將培自巳功德之林於以顯本有 實之果。

我佛如來有獻華眞言謹當宣誦

Spi 歌 羅 阿 歌羅 薩縛苾 地 耶 馱羅 布 田

縛

前希想誦 --饍 所呪 時種 奉三 孝種 華偏 供供出表 無具 生白不重 七於 周重 實聖 **阿偏表白洒净四层盛殿珍妙衣烟** 白賢 婴大 言之天衆 樂動 妙鈸 香 · 甘法 露師

觀之融 **真空隨所用則見乎妙假二邊莫立中道不安憑圓** 器之水至約三諦之功宛 通助眞言之祕密潔茲座席淨諸 存是以論其 根塵 性 則 是皆 本於

卽 事以 明心要在忘情而 照理

我佛如來有洒淨眞言謹 伐什解 除咩 耶 當宣 吽 変 悉哩 摩

呬

産

訶

奉延三寳畢集諸 一咒席三 座編 供载 養表 天已安住於道場復證明於齊法 上白 無持 不水 光洒 表座 Ħ 賞法 意師 旨想 白水

必因 ·疏旨用達自情恭對敷陳伏惟釆聽

表演 白意 怨旨 薩果

之際應多簡陋之愆或主法者無德以堪或行 投 尊境虔露卑 忱 如 是 新 求誠 爲怨 切載念 施 者

> 累相關之罪輩悉使偕承矧惟偏知常與普應是以 肆赦 微者尚恐莫聞若罪情極重者何繇可至刺梵王而 盡令七越俱會一 囑帝釋以埀恩分差捷疾之倫各領通傳之任 時惡逆不肯之囚徒當蒙自便業

少寬衆過俯徇下愚之請冀成曠濟之緣惟福

報稍 大慈

心之隘或道場之失度或供事之關儀諒在

淨光 威重少俟須臾爲受清齋勉從至願衆等 照燭無幽 M 弗 。明 神 力提持何苦而 無任 不拔敢祈 怨禱

激切 屏營之至

銭施 人衆 及上再人道場 八守護道場勿 入守護道場勿 入事毅 法師 振上 令大 鈴香 衆 人 施 偶動 干主 犯暫 齊退 禁點 心心 少事 項合 法一 師誠領恪

歸 命三尊無有 上 天仙

我今依教奉清齋

爲誦密言先偏食

八部

共垂慈

食表 白白 言編

散四華而灼灼、绕光明之臺殿,列殊勝之輦輿仙 是則 諦觀茲食不 **鳴空笙磬之音間作天衣擁霧珠瓔之飾下垂以** 出醍醐之上账宣栴檀之清芬雨七寶以穣 外吾 心 繇知 諸法 常 融故 得 六摩 互 念 穣 。徧

中道用一心之圓觀扶三德之密言既憑助顯之功 用發等熏之意 皆成法供莫不自存妙假性本真空雙照二邊全彰 溪光山色無非全露邁那五古今不昧巳靈極依正 前之法妙觀世間之相常鵲噪鴉鳴總是深談般若 谷梵唄之響薄層霄悉入此宗元非他物至若了 事儀之多是以淨水明燈懸旛揭葢金鐃之聲震幽 念具足不虧故彼彼莊 無盡惟此道場之內紛然 B

我今持誦無量威德自在光明勝妙力陀 羅尼加拉

持

**襄謨薩嚩怛** 嚩 路枳 烎

羅

法食悉令周徧

唯 天一 如切 水十 以大 是 仙切 前法 散方 香衆 聖諸 徧故 洒三 華誦 賢法 食能 食實 飲呪 唯 之妙 女想 上即 食令 是 前觀中此周爲加足 無觀 六淨 市滿 持滿 .食 不之 鏖食 仓足 以 周均 互出 偏檀十十 唯 偏為 偏生 放 —— 法 孫種 法羅 圓編 供 滿種 師實 則經 食 則 表一法甘當呢 成云 切 白時 界露 知果 天若 扳普 又上 食動 肴飲 鈴獻 知味 即號 饍供 法 趣 

則

切色

趣

心此

心

融時色亦融於法等者食亦

。有不 憫 嘉會上奉慈尊敢輸檀越之誠仰效純陀之供大慈 是爲同一覺源畢竟俱名法界今則奉爲某人宏開 住故 絕言絕思如是觀 有勞妙有非有圓照二諦分不取不捨融會 是則曹入三際其性常住大包 物弘督在懷爲度有生示受此食 。生則 一念不生體但周故當處不動不動 切念空一切念空兮真空不空 心如是觀食何心非食何食非心 則 恒 周 切處 切處 如 性

心奉供盡虚空偏法界十方常住 切 諸佛纤 豁

眷屬

不違本 哲安住道場是 日今時受茲供

表衆 白和 一性體 振香 鈴華 周誰 宣偶并述一獻動鈸下 不 具 讚例 文此 修成報智是爲真

自他受用事雖 殊 應化實繇機感見

天宮慈氏俟當來 此土能仁弘教主 補處下生宣大化 西方淸泰聖王師

目茲以外偏塵沙 三世十方無上士 、間天上獨稱尊

無量 無邊俱 **奉供** 

道之歸依獨尊無仍以一音而演說得解隨機良繇 是居於寂光而不動至若乘時利見設化知宜為九 伏以邁那妙體無非十界十如般若靈知不出一人 自住大乘乃能究盡諸法壽量極長則逾於塵點光 念起上下冥資之智見自他受用之身雖實報之

宗奉惟願湛然眞應熟此方震日之緣曠矣大慈受 俾咸登於樂土大衆故我一心歸命頂禮 茲日檀那之供示八自在顯六神通冀普度於迷流 明偏照則過彼河沙定慧力以自莊嚴天人類無不

禮法 一 表白白言 作

心奉供盡度空偏法界十万常住一切尊法幷諸

#### 眷屬

惟願 不 違本誓安住道場是日今時受茲供養

**偶** 長 白 振 藏鈴 文宜

佛說華嚴圓 脫珍著弊為施權 傾旨

聲聞聾啞末堪聞

不動寂場遊鹿苑

万等廣開諸法會

盛談般若顯眞空

成熟羣生開佛慧

**褎圓歎大俾囘心** 

最後靈· 山宣妙法

指權即實更非他

經歷五時俱有序

涅槃唱滅捃殘機 演說眞常朋佛性

了知曾不外三千

故我今辰勤奉供 分張八教本隨宜

共說列八教偏圓之目開三乘小大之門雖初後之 伏以軌之成道法爲諸佛所師煥乎有章經通五人

以指言之既見月則必忘其示然則出世度生之本 多時實卷舒於一化如後喻者已到岸則應捨所乘

文於大地遂令末代養宪眞詮藏箱轂輪軸更無別 在乎開權顯實之功是知說斯要於靈山將欲演茲

車會沼沚江河皆同一 性相混融冀普悟於迷倫俾咸開於本覺大衆 震旦之緣中道理彰豈外檀那今日之供言辭寂滅 水惟願正因體偏不遺此方 故我

#### 心歸命頂 禮

**表白白言** 

眷屬 心奉供盡度空偏法界十方常住諸菩薩僧弁諸 惟願不違本誓安住道場是日今時受茲供養

偈表 并白 述振 讚鈴 文宣

妙德普賢諸法子 輔宣

一妙法振

中天

豧

賢首善財知識衆

観音勢至徳難量

世仰 金光明與淨名儔 樂邦稱

成道劫長常隱實 圓初住至後心人 皆是法身諸大士

度生情切故揚權

般若往古來今而常住此方彼界以周旋將悉動於

伏以立四弘之誓本。志在菩提滿六度之行門功緣

十方菩薩大乘僧

於此一時俱奉供

出假之强永不與二乘共至若娑娲羅海中教化兒 **早機俾率循於實道以行悲之大。遂常爲五道遊繇** 率陀天上敷揚威神示現於普門勸發流通於妙法

於當時復津梁於末代惟願等觀一子念震日之緣 心冀廣度於迷流俾咸登於樂土大衆故我 最深寂對三輪知檀 那之供無著密迴慧照俯 一心歸 運慈

皆所以用自性不思議智應衆生所喜見身旣影響

心奉供盡虚空徧法界

方常住諸綠覺僧弁諸

願 不違本誓安住道場是日今時受茲供養

**偶并述歡文** 表白振鈴宣

出有佛時知學道

如斯得度號中乘 聞因緣法悟無常

以鹿爲車方便說

部行應化接當機 滅後未來常示現 **死竟權方皆實義 自然覺悟豈無因** 

十方綠覺聖賢僧 獨拔利根鱗戴角 於此一時俱奉供 更侵習氣炭成灰

伏以綠覺獨覺何遠列於兩名內觀外觀只同 道具相不具相以論大小說法不說法而別智愚 歸於

來今世斷苦惑業因,永盡見思故不行於正使常 鯀一念空以及根塵空自無明滅乃至老死滅歷去 **寂定姑取證於無生加更侵習氣之功故特出聲聞** 耽

綠權示中乘受茲日檀那之供密迴慧照俯運悲懷 物榮枯則無師自悟惟願助宣正化熟此方震且之 之右三多積行十地分階稟教次第則從佛乃知覽

命頂禮

表法 (白白言 作

翼廣度 於迷流俾咸母於樂 上和大 云衆 故 我 心 歸 命

頂禮

表法 白帥 白施言主 作 禮

心奉供盡虚空偏法界十方常住諸聲聞僧并諸

眷 基

惟 願 不 達本誓安住道場是日今時受茲供養

偈表 戶 注 述 援 **游给** 文宣

初度 靈山一會實多徒 五人僧寶始 萬二千人無學侶 世尊高弟飲光倫

涅槃巳過衆聲聞 須跋陀羅居最 三藏遺言俱結 五時聞法數難知

十六眞人親受囑 未來爲世福田

十方常住聖賢僧

於此一

時俱

奉供

伏以人分七方便自加行至於停心位列四沙門縣 無學說於見道是皆知苦斷集帶果行因爲析法之

學般若同是故與菩薩共內秘大心之行外聞 權根會人空之眞理至若證已辦地人大乘門其所 之聲旣皆爲賢聖之僧故應受人天之供惟願妙堪

室之單傳流通五派自餘路部咸振

。時

極其

。理

則

其宗蓋亦各權所據惟台崖乙三觀

抗折百

1家緊少

和大 密迴慧照俯運悲懷冀善度於迷流俾咸登於樂士

佛囑熟此方震日之緣允副凡情受茲日檀那之供

一心奉供十方法界傳持教法禪律諸宗諸祖師伦表白白音。故師施主作禮、故我一心歸命頂禮

幷諸眷屬

惟願

不

遠本誓安住道場是日今時受茲供養

**局并逃**讚 文宣

二十三傳迦 薬始 就中龍 猛 道尤尊

載仰東林修淨業 教弘止觀盛天台 洪惟國一演華嚴 禪號單傳從達磨

歷代譯經求法者 慈恩灌頂各開宗 王矣南· 四依應世 山 口與律學 1 科分

弘道暨色心之論弗合致性相之徒暫分豈欲 伏以諸法界等固知佛 十方諸祖聖賢僧 不度生列祖 於此一時俱奉供 意 同是謂 自 人能 巽

尊居師道熟此方震旦之緣冥監物情受此日檀那日星俱麗於天以對機之有殊故設化之無在惟願未善圓談約其教則但當別義然江河皆會於海而

樂土大衆故我一心歸命頂禮

之供密迴智照俯運悲懷冀普度於迷流傳咸登於

**表白白言** 

一心奉供十方法界助宣佛化持明造論五神通仙

**幷諸眷屬** 

惟願不違本誓安住道場是日今時受茲供養

傷**并逃避**交

過去恒沙諸佛世 因中同行五神通

歌利割身能忍辱 瞿墨團血復成人釋迦千聖轉輸王 共入雪山俱得道

**营留证月以正去** · 诗字写了秀智俊華嚴毗日善財參 領**抵萬徒爲上首** 

十方無量大權仙 於此一時俱奉供造論五明弘正法 持身苦行誘當機

四攝敷草葉而作座編樹皮以為衣化固及於多徒伏以外表大仙之相顯示五通中懷閉士之心常行

檀那之供密回智照俯運悲懷冀普度於迷流傳咸惟願助宣佛道熟此方震旦之緣冥監物情受茲日高風可仰苦行難踰極今古以無遷畢自他而俱利。職之萬人占儲貳而預卜休祥忍割截而不與瞋恨。此院願隨言而成就至若釋迦學地之千聖毗目知

法師施主作禮登於樂土大衆 故我一心歸命頂禮

一心奉供十方法界十大明王穢迹金剛護法諸天義白白言

**幷諸眷屬** 

惟願不違本哲安住道場是日今時受茲供養

**偶并述款文** 表白振鈴宣

十大明王同穢迹 華嚴海會衆天王

密迹散脂韋駄等 樹神善女及堅牢 松王帝釋四門天 功德辨才摩理制

八部天龍聞法者 二十八類顯威雄藥叉鬼母大天神 至此俱稱為護教

於此一時俱奉供

十方無量大權天

**穢迹惟力士英雄之狀皆如來變化之方欲顯正以** 伏以具大威德故建號於明王闡妙神通遂稱名於

之衆莫不輸誠立誓護法安人豈惟奧贊於當時亦 推邪 復扶持於末運惟願大揚佛化熟此方震旦之緣冥 忉利實司下土之權凡華嚴海會之神及方等道場 長於欲天大梵之王娑婆官作初禪之主帝釋之君 度於迷流俾咸登於樂上大衆 監物情受茲日檀那之供密迴智照俯運悲懷冀普 故揚權而隱實可愛樂獨尊於色界得自在推 故我一心歸命頂禮

心奉供十方法界護舍利壇塔伽藍齋戒護國鎮 表法 白師 白施言主

#

醴

宅諸大神 王幷諸眷屬

惟願不違本誓安住道場是日今時受茲供養

傷表 弁白 述振 **一次** 一次 一次 定

佛舍利光常照世 五戒有堅持 諸大天神俱宿衛 伽藍壇塔偏莊嚴

**鎭國安家能錫祜** 

三歸

六齋觀察四天王 護人育物爲延祥 太子巡行幷使者

南盡閻浮咸助化

東漸震旦亦蒙休

十方無量衆神 於此一

Ŧ

時俱奉供

之號是以持佛舍利護僧伽藍效吉祥以鎮國家放 光明而守壇塔衛五戒則來於天上察六齋則降於 伏以內熏宿誓特冥本證之身外化善權故假神王

末代嗟彼鈍根學不真這心多懈怠有能顯示威雄 世間具大勢以伏諸處垂深慈而育藝品靈而能應 猶空谷之答人聲進兮若存類澄波之現月影惟茲

**筬而寡過惟願大方無外熟此方隱旦之緣一物不** 之相親宣告誠之辭庶愚情自策以知慚俾善類相

迷流俾咸登於樂土大衆故我一心歸命頂禮 遺受茲日檀那之供密迥智照俯運悲懷冀普度於

表白白言 法師施主作: 禮

心奉供發揚水 纤諸眷屬

陸流通至教製儀立法十大士衆

惟願不違本哲安住道場是日今時受茲供養

偶表 并白 遠振 讚鈴 文宣

聖者阿難爲起教

物行水陸夢中

誌公大士賛神機 梁祖武皇開勝會

僧佑當年親秉法 英公後世復中興

總持感驗有金山 載仰長鷹能敘述

內輸蘇公親製讚 惟茲十士最功高 故我今辰勤奉供 節推楊氏爲修文

伏以體俱用寂理同則生佛一如智與情分事異故

感異人之見求斯文未識幸諸賢之繼作此道彌彰 兩田具財法之二施自開端於慶喜至製儀於武皇 聖凡十界欲至普熏之益爰與等供之誠植悲歡之

之意惟願益堅宿誓熟此方震旦之緣冥監物情受 不惟德重於傳弘亦復功高於著述時平而法甚盛。 俗變則化幾亡自非命世亞聖之材何識設教度人

**俾咸登於樂土大衆故我一心歸命頂體 茲日檀那**之供密週智照俯運悲懷冀普度於迷流

() 白宣呪獻供

我佛如來有獻供養員 三婆嚩 言難當宣稱 嚩日囉

此誦 **唵誐誐曩** 而毅 起 護法 念師 想 表各 白賢 言爱 斛

無不偏周施主歸依虔誠作禮

限因祕密不思議熏悉使微肴轉成妙供奉諸聖賢

初表 獻白 **心香遊傷并宣**妇振鈴獻六種! 呪供 養

維此妙香眞法供

**久修戒定慧爲熏** 

我佛如來有獻香眞言謹當宣誦

以繇中道觀心融

偏法界中常奉供

**唵薩婆怛他揭多** 

杜婆布閣瞑伽

三慕達囉

**笨愛囉拏** 三末曳平許

季賢之前 表中 爾咒三婦動 銀 維此妙華真法供 入 白 次 獻 師 N等, 地偶宜 同型 一种想香雲 編 久修萬行爲莊嚴 呪名

我佛如來有獻華眞言謹當宣誦 **唵薩婆怛他揭多** 補瑟波布閣與伽

三慕達

以繇中道觀心融

偏法界中常奉供

三末曳

**率愛囉拏** 

**聖賢之前** 表 蔬院三編動载 白三法 獻師 · 左述偶宜 · 您辈宴催 咒各

以蘇中道觀心融 維此明燈眞法供 **徧**法界中常**孝**供 是爲智炬勝光明

我佛如來有獻燈眞言謹當宣誦

婆怛 他揭多 你婆布闆展伽 三慕達曜

### **年愛囉拏** 三末曳 徘

維 此現前真法供 白傷四動 獻銭 飮 食法 五師 獻想 衣量 忍衣智食妙難思 服雲 述至 偶各 宜聖 呪賢 之

我佛如來有獻食獻衣眞言謹當宣誦

以

綵

中道

觀

心融

**徧**法界中常奉供

**唵薩婆怛他揭多** 阿弩怛囉婆 日嚕跛

婆鉢那 薩網位 三末曳 那

|摩地

跛

那

部

折

那

미 摩

布 瞑 伽 一慕達囉 **苹愛羅拏** 

雲艦 偏呪 妙 至三 實現前眞法供 一偏 切畢 聖動 賢鈸 之 前法 鰤 表想 金剛能斷紅難思 白健 六種 歉飲 實食 述茶 偶果 宣次 呪服 如

以繇中道觀心融 偏法界中常奉供

我 佛如來有獻寶眞言謹 常宣誦

怚 那 薩婆怛他 波羅密多 揭多 布 摩 河跛折 B 瞑 伽 崅 慕達 唱 X 墘

聖 末 曳

切誦 聖呪 之偏 前動 鈁 表 白法 獻師 法想 供七 養實 白傷 芦至

> 四依有能用心誘進其人是爲以法供養其 **豈令信受於一時要必思修於此** 來深妙之經爲衆生分別其義不 曠濟懷發大悲智須行 法施以滿心期所 日成就 輕 初學 六度隨 但以 謂 大乘 取如 順

我佛 如來有法供養眞言謹當宣誦

波羅密多 唵薩婆怛他揭多 布閣 瞑 悟啊 伽 耶 三慕達囉 摩訶 鉢哩鉢底 **本愛囉** 

## 末曳

呪資 締通 観誦 大聖一人 之呪 衆賢 體或 皆三 IJ 誦咸 生未 此 舉皆 佛達 諦動 功 不喜咸故理鈸 德 必之同今是 繁冥 法更 則法 詞密 施修 及 遊 迷法 一當 於 週念 疏供 無想 可養非的 问 切 但表 開者 具所 唱白 佛使 法奉 我 偈學 智義 供種 等與衆生 云樫 作理 養種 或此俱此供 想彰 理事 時則雖數

共成 佛 渞

大於 雖法 利今 別師 盆晚 有對 成所三 爲實 之普 事說 其水 實際 普條 皮起 衆及 生今 故日 今施 拳主 拳學 戀行 弯音 乞法

。教 洪 施 m 惟 化之迹皆有可觀 其 釋 小 加 根 年尼大聖人不動法身垂應茲土其於 攤 啞未堪所聞 是故 於是 初爲高 不得巳而 山王機 (演說大 調之以

鬼身生於天上而阿難尊者遂得以免三日之必死。 之道且復受以陀羅尼法俾詛少爲多以成法供上 衆善能爲緣種將可以成就萬行莊嚴法身本有之 之權即一實之道點衆生之情即諸佛之智始知四 必有因緣帝即遣迎大藏於法雲殿積日披覽創造 諸事臣沙門莫知其義唯誌公大士物帝廣尋經教 生受苦無量宜建水陸大齋以普濟之帝於明旦問 暇遊心佛理嘗於夜間夢一高僧來謂帝曰六道四 施食起教最初根本也至我此上梁武皇帝萬機餘 延百年之具壽其爲自他得益之多有如此者此即 奉三竇次及婆羅門下則施諸餓鬼之衆咸令捨彼 夜見餘口鬼前至白言邻後三日當生鬼趣爾時阿 深者唯施食一法門爾是故昔在阿難尊者嘗於靜 德者則無不讚之然於衆善之中求其事簡而功最 十餘年不務速說者於此更無餘蘊至於中間備明 至靈山一會極暢本懷大事因緣得以開顯指九界 難甚大驚怖白佛求救而世尊乃教之以具斛施 一教之漸歷之以四時之久。逮手機旣湻熟時亦將 食

華乃於江上金山名勝之地以二月望日始命價施 莊裹王也又指其徒日此范睢穰侯白起王翦張儀 甚偉前來告日弟子向於府君所竊觀尊容且知慈 儀文三年乃成遂於廣內嚴建道場手捧儀文悉停 畢後見向異人與徒屬十數人來致謝日弟子即秦 英公許之尋詣大覺果得其文遂克日依法修齋旣 **箱殆欲鑑損願師往求之以來月十五日如法修設** 其文是梁武所集令大覺寺吳僧義濟得之久實 君所為演法事後過旬日獨坐方丈見一異人衣冠 中時則有西京法海寺英禪師者因夢中往泰山府 於茲爲盛此是水陸起教之始竊詳其事即阿難施 律師親宣其文當時利益羣品應驗非 初言的一體燈燭盡明再體官殿養動三體空中雨 起燈燭不蘇自明若此體式未詳無所利益其暗 燈燭告白三寶而自暫日。若此儀文理協聖凡願拜 陳彰皆秦臣也咸坐本罪幽囚陰府昔梁武帝於金 德及物甚多弟子聞世有水陸大齋可以利霑幽品 食之遺意也陳隋之間此法暫隱至唐高宗咸亨年 一齋法之行 如 巾

差別 食故有一 。到 除病 齊而天下遵行之者逮今尤盛凡世之人有欲息災 餘 具足 懺 恭依 以顯四德原始要終其實一道我等生當末運為 六道品等施 者未嘗不以是爲先務 亦暫息苦但以獄情未決故未得脫今蒙吾師 天下而於施 世異 。風 如 。罪 五 舊製 南嶽 無量福 深知 者欲求願乞福者 弟 。趣 信 國殊故 諸増 手施 然 種 王潜 此 禪 則 庾 坍 徳則同 及宗 急。 無 飽 此 道普博深遠供養中最於是與 食 鬼趣之食既 盘 師 中組 差別 所謂 此 此 輩 謂能近資色身以行六度遠資法 陰師 後謂? 來謝 門致意 幷列 即此 食普霑法界平 供養百千 上供十方佛中 位國 欲資糧 焉 國 於 言託而隱自是英公常設此 使神 同供佛亦應 矧經 勤 義也我輩 君臣皆承善力將生 古人所立名位不 上王 切者以 下起 探報者欲 俱 有 堂教 胝 。云 各大列士 追惟 等廣大事 施 奉諸聖賢 如 同 來 諸 切 深生 彼三 功 佛 鬼食便能 升度先亡 位位 我同 德等 莡 젪 方下 **西得** 人間 者 乘 設察 垂 盡 下 為堂 教 志 服 及 理 及

設此

齋

時

前

皆免苦得脫弟子

是時

非 體 亦等 爲欲 諦 理未嘗不平等也 以法 悉 更福 乘佛 可 一總輙之詳 繇 法界之理只一三諦。 有 叵 本 別德 之稱 得處 稱去 塞 過 是敬遵成法開建大會延四聖於午前召六凡 義 名稿 一心絕待對。 設神 名之 論同 三者 一得既雙亡之復雙照之即 依 諦 法 於 不可得即真諦 諸法等者於食 位群 而 H 以位 亦疑 總時 乘此 施 第 如 普度之如爲 此 未梁 見中 可而 別奉 是徒 此行 食施 。者 施巳 易於 耶供 別能 義 罄 **登 稱**遵 曉三 無有二 家通 無前 諦 法 施 者古 專請 今此 界等 意未巳者附 是故我輩以能深 是爲 犲 奉之意今 亦等蓋此· 伽寶 夫而 因儀 。後如 未 無上 也香味宛然即 然則於食於法均 一人衆多亦然旣飽以 言不 安者 而在 相淨名所謂於食等者 聖 無 總思 位開 潤天 法 此 、

元

即 齋法之備 Ł 別其或作 色台 刑 施 第 照理是爲 必不者三 定之 大乘法食體 益之。之 廣度羣 中 水 前然以乘 非前 法施 陸空行 諦 後也謂請 為是 也得 推 振古 俗 境如 覺改 異或 古之 有時 也我等 是三 品各遂正 不 斋 此 宅隨使辟時以人不所宗 絕 可 刨 理 业 神遊 無支 可為 所必 破教 一个當莫 食又施 思 非 是 解 觀 斋 切 等城知佛也三立更 立未 今 議 食當 法 諸 有 宛 雖隍者為今實不虛誠明 於當免緣於是可立者故 I 。然 。界 此

生仍已移文地府泰山城隍當境諸廟請各伺候天 發奏章上達梵王乞行大赦仍備奏帝釋號召四大 恐地府幽囚未能自便於是備錄施家拳拳之意專 臨亨茲微供仍別委使者通書致請下堂六道一 時敬憑使者修書通請上堂四聖及以諸天巳荷光 多當召請時未必一念即能來至誠如是則法事雖 無或有遺然恐儀禮未必周精意未必至以故未能 今則事有本佛某人敬發大心修管齋法聖凡等供 如是廣大之功者,其在我大檀越此日之善用心也 當念能發道心不難此心能開佛慧然則所以能建 天王分遣天將同所委使者徧報六道會內一切羣 **舉將成**虎設普度之功其實何在是以我輩已於先 度於此日者心動天地感鬼神警昏迷燭幽闇不離 **羣靈及隨筵眞宰受薦先亡冀在今宵來趨法會然** 感通聖心利益羣品而況於六道在迷衆生障重過 庭敷文指揮盡地府所屬十方阿鼻諸大地獄正住 所為之事雖有別意存焉奠不以此為緣而大與普 初夜盡十法界致平等供悲敬兩田無不具足求其 切

> 所能至此實在乎施主勤勤懇禱之心以爲之發起 今宵無一不至如是言之則知今辰所修齋法福利 天王諸將令使先時所召六道羣生若幽若顯克在 在座梵釋同臨願於此時特垂悲憫所冀再與嚴戒 來赴道場受供聞法一天脫幽途轉生淨土今則三寶 鬼類中宿業爲障壓劫拘囚者。並照指揮悉與放行 山林海島一切横死傷亡無配孤魂幷人間地 未得伸理者一切受苦囚徒及當境管內新死故亡 獨孤獄輕罪拘繫久未釋放者殺害呪詛怨讎論對 也故此虔祈伏惟冥監 所及無有邊際固雖三實聖賢無緣大慈普救普護 八熱邊地 極苦囚徒及泰山城隍當境諸廟一應山間水邊諸 八寒諸大地獄惡業重罪歷劫未脫 府餓 切

要須專主於博施始可得稱於普度敬推齊意虔發受潤不別是知此日所營梵福豈唯私門獨被洪休茲蟾高照江河沼沚現影無偏一雨均霑草木根莖廣普度之意發報恩顯先為白言

言用舉殊勳仰酬至化是以

當思報本豈不知心至若贊兩儀育物之權明三教 蒙受故業街荷舊恩念衣食之自來暫屋廳之託處 九重恭祝百辟俱資懷父母之生成感師友之訓誨

誘人之道皆陳弘哲冀表眞誠敢對慈悲特伸披露

修齋功德 恭爲祝延

今上皇帝聖躬萬歲 伏願

無怠無死四海驩心咸歸聖化 **永膺天歷誕布皇猷, 九執厥中日新盛德克勤克儉** 

修齊功德恭伸仰祝

東宮太子德茂元良幼海澄清前星朗耀重離有慶

萬國維貞列國諸王世爲藩輔

中宮聖后天壽永延懿德宣明母儀天下上間元妃 修齋功德恭伸仰祝 才人釆女賢淑貞良同膺天福

修齊功德奉爲仰贊儒宗賢哲學古力行格致誠正

修齊治平此道大明化行天下

修齋功德奉爲仰贊公卿百僚增禄延壽事君以忠 爲政以德立身揚名傳家有麼

修齊功德奉爲仰贊外臺守令福禄昌城布宣德化

獄簡刑清風俗還醇人物富庶

安邊有謀不事于戈四夷賓服

修齋功德奉爲仰贊將帥部曲忠義威勇御來有律

修齋功德奉爲仰贊若官若史共務公平賄賂不行

請託不願獻訟明察無令枉濫

修齋功德奉爲仰贊若官若吏爲政仁厚租賦所入

修齋功德奉爲仰贊勢力官豪不於富貴凡居鄉黨 悉本經常保養小民無令橫斂

忠信仁恕存恤小民無令侵奪

修齋功德奉爲仰贊出家四衆福慧雙修萬行圓成

三觀妙悟住持三寶無令斷絕

修齋功德奉爲仰贊弘教伽藍大明祖道法華大義

修齋功德奉爲仰贊修禪叢席大明祖道軍傳心印 止觀正宗有說有行實逃數管

見性成佛宗說柔通貴祛闇證

修齋功德奉爲仰贊奉律伽藍大明祖道邁性兩戒 持犯二門有說有行貴逃毁足

修齊功德奉爲仰贊仙宗道流助發正念但慕長生

非是究竟當遂精動求無上覺

修齋功德奉爲仰贊魔民男女開發正見但勤茹荣

未是真修當遂囘心進求大道

修齊功德奉爲仰贊官僚士庶動行護法伽藍經像

隨力修營廣度出家不斷佛種

修齋功德奉爲仰贊道族男女勤修淨業稱名誦經 觀佛依正定散二善皆得往生

普度一切盡未來際無令間歇

修齋功德奉爲仰贊道族男女常相勸發舉行大齋

修齊功德奉爲仰贊歷劫宗親增福開慧隨所居處

常聞大乘進學菩提入佛知見

修齊功德奉爲仰贊高晉以來祖宗上世生產術業 成立我身憑此追嚴增長福德

富壽康寧或以遷神即歸安養 修齋功德奉爲仰贊生身父母增韻開慧見在世者

修齊功德奉爲仰贊兄友弟恭妻和子孝奉承家訓 行義有聞憑此良緣願增勝福

修齋功德奉爲仰贊師席友朋教誨我者世及出世。

**嘉言至行憑此關恩願增勝福** 

修齋功德牽爲仰贊此生恩舊提挈我者官禄財物

俾至富貴憑此酬恩願增勝福

修齋功德本為仰贊外親眷屬情好密者患難相救

修齋功德奉爲仰贊梵釋四王諸天聖衆護持佛法 **饋遺往來憑此酬恩願增勝福** 

光顯伽藍保護出家永無外侮

修齋功德奉爲仰贊天神地脈遊空真率三災殄息

風雨調和穀果豐成草木蕃廳

常降吉祥主聖臣賢四民樂業

修齋功德奉爲仰贊護國天王係祀神靈保持土境

修齋功德奉爲仰贊鎮宅神王住居香火保持門戶

訶禁不祥火盗災殃永無干犯

修齊功德奉爲仰贊盡法界內六道四生一

切男女

修齋功德奉爲仰贊盡法界內地木火風一切依報 皆我父母憑此莊嚴增顧開慧

皆我故身憑此莊嚴轉成妙境

**俾脫賤流實**冀他生免相責報

上來施主度對三尊恪意開陳三十二願報恩心滿

普度功圓法界羣生齊成佛道

宣讀 宣疏學得為施 此偶十二句出涅槃經表白述偈數三寶宣疏。此偶十二句出涅槃經表白述偈數三寶追疏。此偶十二句出涅槃經表白述偈數三寶追疏。此偶十二句出涅槃經表白述偈數三寶追疏。此偶十二句出涅槃經表的述偈數三寶追疏。此偶十二句出涅槃經

垂帮孫謀旣壽而康曰富且貴火災絕警寇黨迷蹤 舉家眷序終日獻和飲食起居吉祥安樂增輝祖業 伏願所修齋事本自誠心上奉三尊下度六道惟冀

恐有求無事不遂衆等無任歸依經濟之至 此新叩語隨人換易為之未必専用此也 實是改香煙凡席大衆就一處誦經準獻狀廻向上 法師施主俱作禮衆助欽少時俱退 此新叩語隨人換易為之未必専用此也

法界聖凡水陸勝會修齋儀軌卷第二

凡水陸勝會修齋儀靴卷第三

宋四明東湖沙門 志盤 謹撰

明古杭雲棲後學 林宏 重訂

至心 行 鏡門 歸 贫首 堂召請法 命禮 設 法香 師準 施幢 室 方法界諸 主席 上獨 敖本 香體須日 **考证之局 表白唱** 法 更勿見 。信和荣 明請 相告

常 住

表法 白師 振施 然同 香時 白作 言禮

謂之香則萬法之都名舉其體則三德之全分若燒

功何繇見所顯之理今則欲憑勝用爲達眞誠布香 慶具足衆氣不難當處周偏十方自非有能熏之

宜各飭其有徒咸如約而來會

**雲無盡之光集法界在凡之衆** 

一聞號召毋或遲

。间

我佛如來有然香達信真言謹 **唵什伐栗多末** 阿 **外**囉句吒 當宣 蘇破

一曜尼

毗 迦知 虎許

板 道 學 動 生烷 之鈸 前 悉法 **分師** 覺想 知香 咸雲 發海 心佛 原 遊法

> 何繇 一時能 具此用

言而馺駁清斯几席潔彼根塵自非三智常會所宗

我佛 如 來有酒淨真言謹當宣誦

許愛

悉哩

摩咽

娑訶

R.重累其上 表完成特界及想等道法 是上,并散率於淨法 服吃三偏暴動數 什 伐 殿咩 白如 道 耶 振光 表 建四层质 淨上 唐博即下及淨

創與水陸大齊儀 命 草 無 有 Ł 起教流通諸大士 |依賢聖大乘師

今我投誠崇勝法

廣開普度大壇場

洪恩曠蕩不思議 六道四生咸受賜

召表 請白 文宣

之事或異水殊冰而共產胡非漢而俱人要知不 伏以聖凡 靡 間謂三諦之理本如情智乍分故 + 失 界

之習弗同受報之果隨別以稟質或妍或聽故嬰苦 有重有輕極極乎水陸空行續續乎死生中陰如斯

所宗則能常得其體至若根塵對起物我交傾所造

本性薩婆若海深廣無涯至於注實器以盈盈誦真 觀此 一水必有其源從自心阿耨達池流通不

諦

不了畢竟何歸性 釋尊乘可度之機誕彰明教至亦聚怨親於一席仁風振蕩惠澤周流冀成普濟之亦聚怨親於一席仁風振蕩惠澤周流冀成普濟之來緣用發等熏之上利今則特開嘉會寅奉慈容既整無於三乘復廣延於八部歸臨午日。虔事清齊幸華恩於九域之區傳蒙益於羣生之類載營淨食克就良宵導之以中觀之功。出生無盡加之以眞言之就良宵導之以中觀之功。出生無盡加之以眞言之就良宵導之以中觀之功。出生無盡加之以眞言之就良宵導之以中觀之功。出生無盡加之以眞言之就良宵導之以中觀之功。出生無盡加之以眞言之以色香美味飲茲饑餒唐陽去熱惱而獲淸涼離怖以色香美味飲茲饑餒唐陽佛光照燭法力提攜纔聞召請之言即攝威儀而至 喙目

北斗七元星君南斗六司星君九曜星君

東嶽天齊仁聖帝五嶽聖帝五嶽佐命眞君係祀靈廟幷諸眷屬

五方龍王四海九江五湖七澤諸龍王衆水府扶桑大帝四大海王四瀆源公水府諸神

心奉請十方法界四空四禪六欲諸天日月星天

無色界非想非非想處天等四空天衆

天曹聖衆幷諸眷曰

欲界他化自在天樂變化天等六欲天衆

日天子月天子北極紫微大帝南極太微大帝

色界色究竟天善現天等四禪十八梵天衆

守護名山道場城邑舍宅舟車橋道所主諸神衆百穀華果藥草園林旱蝗災荒所主諸神衆雷霆風雨火部熒惑行瘟行病監生行藥諸神衆

中界功德司判官監察使者地行捷疾使者 來住淨道上樓閣之中 表白唱法師想福德諧神無央敦衆從空 惟願不迷本性承佛威光今夕今時來趨法會 言而

心奉請十於法界帝王后妃文武官僚儒宗賢哲

仙道隱逸幷諸眷屬

四聖輪王三皇上聖五帝三王歷代聖君

至聖文宣王十哲士子思孟子歷代儒宗

十方諸國歷代帝王正后元妃帝子王孫

**學獎稷契伊傅周召致君澤民歷代賢臣** 

王公宰輔諸侯九卿百僚文武歷代名臣

老子尹令列子莊子立言埀教歷代仙 起教婆羅門仙十洲二島洞天福地諸神仙 衆

巢父許子伯夷叔齊不事王候歷代隱士 末得道果僧尼末登仙品諸道流女冠衆

文武官僚夫人命婦節婦烈女歷代女流

惟願不迷本性承佛威光今夕今時來趨法會

心奉請十方法界農民工商醫卜雜流貴賤男女 樂師 從想 空帝 而王 來官 住僚 道宗 上仙 一樓閣之中 表四 白衆 唱無 言央

十類人倫幷諸眷屬

四大洲八中洲五百小洲歷代貴賤男女 成劫以來光音諸天下爲人種諸男女衆

展工技術醫藥卜筮行商坐買諸男女衆

東彝西戎南蠻北狄諸國歷代貴賤男女

倡優鬻色奴婢乞丐鰥寡孤獨諸男女衆 師巫左道遊手末作奉公吏卒諸男女衆

忠孝仁義智信禮節務善人倫諸男女衆

不忠不孝姦貧暴逆行惡人倫諸男女衆

施家上世祖宗親眷歷劫怨讎至此得解脫衆 **頑愚庸很微柔勞文明達十類諸人倫衆** 

願不迷本性承佛威光今夕今時來趨法 眷

阿 **脩羅衆幷諸眷屬** 

心奉請十方法界四類受生五趣所攝山間海底

to a street and and and

i

執持世界與天爭權化生天趣諸阿脩

天中降德居鄰日月胎生人趣諸阿脩羅

鬼道護法乘通入空卵生鬼趣諸阿脩羅 旦遊虚空暮歸水宿遷生旁生趣諸阿脩羅

須彌山北入海二萬一千由旬羅睺阿脩羅衆

須彌山北入海四萬二千由旬勇健阿脩羅衆 須彌山北入海八萬四千由旬華髮阿脩羅衆

須彌山北入海十六萬八千由旬毗摩賀多阿

羅衆

衆相山· 中依地而住最劣 種阿脩羅衆

妙高 山中常所住處空穴實城阿脩羅衆

心奉請十方法界燄口鬼王三品九類諸餓鬼衆 住師 · 淨道上樓閣之中 · 表白唱音想話阿脩羅無央數衆從四方 不迷本性承佛威光今夕今時來趨法會

横死孤魂幷諸眷屬

起教燄口鬼王所領百千那 由他 恒河沙諸鬼衆

食香食水食吐食血三十六種諸餓鬼衆 飛行夜叉地行羅剎及夜叉羅剎女諸鬼衆

> 多財上品勢力中品得 鐵圍山間不覩日月關價宿罪諸餓鬼衆 閻浮地下五百由旬閻羅所領諸餓鬼衆 失下品得東者餓 鬼

無財上品臭口中品針咽下品炬口諸餓 少財上品大壤中品臭毛下品針毛諸餓鬼衆 鬼衆

空中海邊山谷塚墓草木糞穢諸餓鬼衆 二十六傷橫死天亡孤魂滯魄諸餓鬼衆

心奉請十方法界閻摩羅王十王王妹十八小王 或從地下而至,却住一面一次的唱言法師想諸餓鬼無失數樣。或從四方而 惟願不迷本性承佛威光今夕今時來趨法會

諸司主吏幷諸眷屬

**地府宋帝大王五官大王變成**大王 地府閻摩羅王秦廣大王初江大王

王妹神女善惡二等童子諸女吏衆 泰山大王平等大王都市大王轉輪大王

地府洪伽噤王三十七位諸鬼王衆 當時同誓助治地獄十八臣佐諸小王 衆

鐵團山間惡毒鬼王三十四位諸鬼王衆

主執文籍業鏡火珠勘問對驗諸司判官

地府五道大神無常大鬼追亡魂使者

地府功德司判官捷疾使者牛頭阿旁百萬獻卒 願不迷本性承佛威光今夕今時來趨法會

心奉請十万法界八熱八寒諸大地獄諸獨孤獄 地下來却住一面 表白唱言師想地府踏王官吏無失數衆

切受苦囚徒并諸眷屬

遷住鏡圍山底頞浮陀等八寒地獄受苦囚徒 入熱四門十六遊增一百二十八獻受苦囚徒 正住赡部洲下等活無間八熱地獄受苦囚徒

十万阿鼻地獄十八地獄三十六獄一百八獄受

苦囚徒

鐵牀銅柱劍樹刀山灰河熱沙諸大地獄受苦囚

火箭飛刀扳舌鋸牙略眼剉首諸大地獄受苦囚

空中水間山谷曠野諸獨孤獄受苦囚徒 |城隍當境洞廟者陰獄中受苦囚徒

L

諸地獄中、已經釋放。未得受生諸幽冥衆 七趣之中方離中陰將入地獄諸幽冥衆

心奉請十方法界正住鐵图山間邊住偏五趣中 惟願不迷本性承佛威光今夕今時來趨法會 便今聞召命即皆來至却住一面表白唱言師想諸地獄囚徒無央敦表先承降數已得

鱗甲羽毛十類旁生 并諸眷屬

**鸚鵡白鶴**燕雀鳥鳶鷄鴈鵝鴨諸飛禽衆 神能資益鳳凰麒麟珍禽奇閣諸群瑞芳生衆 金翅鳥王師子象王摩竭大魚諸福德旁生衆

牛馬羊鹿虎狼豬犬猴兎貓鼠諸走獸衆 蛟蜃鼉鼈蟲魚蝦螂螺貝蚌蛤諸水族衆

蚊蚋蚤蝨蠅蝱蛆蟻蜉蝣蛣蜣諸徼類衆 蚖蛇蝮蠍蜂蟲鴆毒蜈蚣壁鏡諸毒類衆

泉答孤毒蛔食服應休循十類諸旁生衆 鱗甲羽毛有足無足四足多足諸旁生衆

正住鐵圍山間大海洲清邊住偏五趣中旁生衆 惟願不迷本性承佛威光今夕今時來趨法會 復人形却住一面 表白唱言師想諸旁生無央數案從四方

本請 十方法界諸趣往來七七日內七返受生

中陰壓衆幷諸眷屬

諸天類中報盡還來受中陰身 切衆生

諸仙類· 諸人類中報盡還來受中陰身 德神 。中 報盡還來受中陰身 報盡還來受中陰身 切衆生 切衆生 L/J 衆生

諸阿脩 中報盡還來受中陰身 。羅 報盡還來受中陰身 切衆生 切 衆生

諸餓

鬼

諸福

諸地獄 諸旁生中報盡還來受中陰身 中報盡還來受中陰身 切衆生 切衆生

泥犂城中罪騙二相巧風所吹中陰衆生

四洲諸趣往來受生一十七種中陰衆生

願

不

迷水

上來召請 七法 歲師 小想 見七種 下堂聖凡 四中方陰 性承佛威光今夕今時來趨法會 却切 十位 住衆 一生面無 神靈 央 表的光彩 無央數衆 言如

我佛如來有召請眞言謹當宣誦

或幽域題

各不相

知

非仗

密言

安能畢集

俱胝 阿 揭吒 尾 揭 脏 薩 訶

> 力卻 央誦 故住 數呪 衆 升登 獄 淨淨 旁法 道道 生師 住今中想 **陶**與四來 中言 憲召 表召 秦琦 白請 生十 唱承 菱位 言法 各种

> > 樂無

願 請故而施 因 之今 施主 随家作表鑑尚禮 密 白設欲唱位備媒 集 言以 見隍 道 專所當 場 屬境 城諸 施主度 色神及雖 住於 誠 居前 进道 至心作禮 神德 孝神 **中通**請

侯王衆幷諸眷屬

心

奉

一請抗

州

府城

隍

列廟

九

縣鄉

坊

係祀

嗣

諸

杭 當府城隍錢塘縣幷 州 府 主 城 陰之神 更以 不知 必所 依住 此居

八

、縣城

隍

兩院皐陶 士 。師 城 邑 証 令旗寨 旗驟將軍

諸神 衆

故吳越國主錢武肅 王之神嗣 王位 諸 神 衆

譗 寺觀諸官衙十城門土地 諸神諸巷五 通 祠 堂

神衆

鎮海樓伍公之神施公之神吳山 鹽橋三位蔣侯相公三聖巷劉李二王各廟神 十廟 神衆

西湖岳武穆王于忠肅公四賢祠天澤廟一切神

助聖廟褚公之禪同仁祠孫胡許三公覺苑寺三

住居方隅太歲二十四道諸士神衆中庭力士屋

上廣漢主泉神主單神主園林神主後順神一

忠嗣合城一切神衆

錢塘江主潮神晋龍錦蘭葛相公哪江干一切神

惟願不迷本性承佛威光今夕今時來趙法會

方法随着

心牽請本寺所屬當境神祠伽藍住居六神山門 奉事香火諸神神幷諧眷屬 7 來,却住一面 院宜 张 換 程別 州 府 表白唱言

本境梵村土地三夫人合廟神衆

神衆當境五道大神。牛天牧野神官諸部五通神 近境清芳亭廟朱橋廟陳百二十五相公廟一 切

衆

一十八位護教伽藍本寺華光之神周宣靈王之

神關王之神

本寺主山神 不以 必主依随 此换

住居中智土地明王門丞戸尉東尉司命監察使

神衆

切神衆

本寺普同掛大墳小墓守護塋域諸神衆

惟願不迷本性承佛威光今夕今時來趨法會

上來召請 從四方來却住一面法師想當境賭廟神學家院宜改換 城隍列廟 **\*** 表白唱言 當境神祠 住居香火

或幽或顯 各不相知 非仗密言 安能學集

我佛如來有召請選言謹當宣誦

唯什伐囉 俱胝 阿揭吒 尾揭吒

願因祕密 居諸神善皆雲樂住淨道上實樓閣中表白唱員。 化三侧导射敏 法師想所召城隐含境诸神住 來集道場 施主虔誠 至心作體

家上世受**薦** 一一位唱言

心奉請施家上世祖宗亡靈師友親眷諸位神儀 纤諸眷屬

高組 先考 **曾**祖

始祖

組考

伯考

i A . . . .

权考

師友受教

先兄

JL.

亡弟

師席。同學朋友。及恩主義父之類

諸母所生母、乳母、義母之類

外親諸

姑

姊妹.母

舅妻家之

性願不迷本性承佛威光今夕今時來趨法會

心奉請木山上世祖宗亡靈師友親眷諸位神儀若出家人當依彼諸本寺先靈、表白唱言法師想施家上世祖親從四方來却住一面

幷諸眷屬

開山和尚 大師 家不必依此

重建山門以來先亡後化一切僧行等衆

開山自古至今先亡後化一切僧行等來

本山大衆各各生身父母六親等衆

本師某處某和尙

本師

府

和尚

惟願不迷本性承佛威光今夕今時來越法會

請細論其情狀

唱表 言白

唱表 言白

一心奉請受薦某人神儀

惟願不迷本性承佛威光今夕今時來趨法會

言覺

安能畢集

我佛如來有召請眞言謹當宣誦

唯什伐囉 俱胝 阿揭吒 尾揭吒

薩訶

類請之者使知其或之情狀也 表白唱言施主作禮前鬼想中已總召橫死孤魂今更分願因秘密 水集道場 施主虔誠 至心作禮皆學朱上升淨道住實閣中 表白唱言語吸三個學數數 法師想諸位先亡悉

其有任心暴虐資性頑愚以緣險道之數行遂使圖爲善最樂當自重於微賑得年甚高庶必全於定命

斯爲不得其死畢竟將何所歸舉其徒則實審歷以機之竊發色身雖壞世辭未終地府莫收天曹弗錄

屬於鬼趣欲同正念宜悔前因用今宵普濟之功作歲而且久遊魂無託常雜處於人寶同氣相求必攝

爾董轉生之計凡居橫天極有多端將悉意於提持屬於鬼趣欲阿正念宜悔前因用今宵普濟之功作

幷諸眷屬

心奉請十方法界諸國君臣后妃封君橫死孤魂

惟願不迷本性承佛威光今夕今時來趨法會并言名,

心召請十方法界

士農工商

切

人倫橫死孤魂

幷語眷屬

此香 表請 白白白言

之地如斯情狀深可悲傷今則學有信心敬修齋事 盡行攝召無或遐遺宜舉衆以偕來冀聞法而得度 關帷之內變生衽席之間忽驚挑李之容竟委蒿萊 **承巷封君命婦庶妾諸姬爭妍取憐恃恩好龍穢起** 色衰兮愛弛福過兮災生至廢死於掖庭或幽囚於 令其立斃賜劍使之自裁至若正后元妃才人釆女 遇幾畏途被剌於姦兇之人遭讒於佞倖之口飲鴆 歸將命穹廬而不返爲逐客而投身瘴地從王事而 尸於兩觀行師失律竟奧首於三軍要功絕漢以無 名於後世然以爲臣不易處已無良事上罔忠遂陳 之陣百城宣化一邑字民豈唯委質於本朝亦欲揚 位尊上相千官儼鴉驚之行權重元戎萬騎 大歷遠見奪於他人國破兮家亡身姐兮配絕若夫 九重昏德四海雕心遂使羣雄競謀不軌旣莫延於 四方來,却住一面 表白唱言法師想所召孤魂無央敦衆從 蕭貔貅

壓乎嚴腦之下旅宿郵亭分號驚氣絕舟行海道分 染瘟疫而得證難明霍亂兮迷神癲癇兮失志怨家 學有信心敬修齊事盡行攝召無使遐遠宜學衆以 之擊所以昭其惡野火之焚豈曰無其因修德者尙 行藥加害於人持刀自刎其首受饑寒而感疾不起 腐腸食財喪命語言相觸而見殿博弈交爭而致傷 名家習書龜而爲業當廛列肆力田務農眾技精 偕來冀聞法而得度 相尋容易此身輕陵一死如斯情狀深可悲憐今則 爾逢殃作過者宜其見罰雖吾生之自取亦宿對之 **賊劫關亡起居卒遇於蛇侵飮食忽遭於蠱毒天雷** 會遇而急取獄鬼蒼黃而誤收自經於溝瀆之中被 百工小大東卒奉公之輩倡優繁色之徒莫不耐 皓首書生窮經不遇黃冠羽客尚道無成治方脈 惟願不迷本性承佛威光今夕今時來越法

心奉請十方法界諸國軍民戰陣殺傷橫死孤魂 四法 方來。卻住一面 表白師想所召真鴻無央數

唱衆 含從

幷諸眷屬

惟願不迷本性承佛威光。今夕今時來趨法會

精之莫告迫今未已此類尤多洪惟李陵之轉載五千餘盡沒風塵嗟逝魄之何歸諒冤主地好立事功如白起之阬降四十萬同擠坎穽若天則加誅所以文武相維是曰威德無濟至於貪求系則如誅所以文武相維是曰威德無濟至於貪求

既寞寞以無歸,只暗暗而對哭雖是業同之報寧無大朝統有天下或渡馬推浙之間或引弓江海之曲、 世會破散宗社獨亡殺人盈城流血為沼東征沒溺。 壁會破散宗社獨亡殺人盈城流血為沼東征沒溺。 世間相分。草葬嘯羣因負氣而于戈相伐與工造艦。 世死客亡納料助軍追徵怖死豺狠競嚙鳥鵲爭喧 能死客亡納料助軍追徵怖死豺狠競嚙鳥鵲爭喧 大朝統有天下或渡馬推浙之間或引弓江海之曲

法而得度

一心奉請十方法界諸國人民遭罹刑獄橫死孤魂。四方來知住一面 表白唱言法師想所召孤魂無央數果從

幷諸眷屬

請託之門特與羅織之獄事可疑而不之祭情宜恕執憲全臺詳刑列郡當宣仁化用贊丕朝至於大閱惟願不迷本性承佛威光今夕今時來趨法會

濫加苦勘極抵深文氣絕於鞭捶之間命殞於建字為生殺之重輕既悉徇於心私終莫逃於物論至於不德聽訟非人故此簡書委諮吏輩視賄賂之多寒而弗之思惟好惡之是行於冕枉而何顧若乃爲政

之內禁錮終身兮亡於營寨徒流遠地兮沒於道途

信心敬修齋事盡行攝召無使遐遺宜畢衆以偕來知人世多酬償之日如斯情狀深可悲傷今則專有罰無罪就死者豈不成怨非獨地府有辨對之時當斷頭之苦何言劇內之慘尤甚有過得實者固宜見

冀聞法而得度

期而終焉被類如斯黨類深可悲傷今則學有信心

且耕且守以勇以謀在營違令而遽爾遭刑出戍失

盤及之冤至若大帥之統制邊方衆校之各分部曲

敬修齊事盡行攝召無使遐遺宜畢衆以偕來冀聞

四方來却住一面 表白唱言法師想所召孤魂無失數兼從

心奉請十方法界諸國人民呪詛怨讎横死孤魂

### 幷諸眷屬

生之仇對於是天曹地府各有註記之官秦嶽城隍 莫能辨明不孝父母則每致憾辭弗育妻孥則遂招 **學有信心敬修齋事盡行攝召無使遐遺宜舉衆以** 易未正資財之負欠不還被盗失物而妄有猜疑交 事變歷涉世情稍受窟冤便奧咒詛其或田山之貿 泛觀薄俗最多惡人不善攝心故常縱口是以臨逢 干連遂使自他俱成夭折如斯黨類深可悲傷今則 尤多司祭之吏人旣亡則互相執取罪未判則次第 恨語莫不呼天籲地惹鬼牽神肆一日之怨言結千 **訴連詞而濫相累及實犯過而好爲文飾因遭謗而** 惟願不迷本性承佛威光今夕今時來趨法會

偕來冀聞法而得度

全虧貪婪愈盛相呼同件其結姦謀遠涉重複去為 居江海之濱爲舟楫之事行商失利捕網無魚本領 幷諸眷屬 惟願不迷本性承佛威光今夕今時來趨法會

心奉請十万法界諸國人民沒溺波濤橫死孤魂

方來.却住一面 表白師想所召孤魂無央數

唱衆言從

纤諸眷屬

船師弗謹遠失校於驚湍火伴難逃盡沈身於巨浸 驅命爾乃居連洲島業擅漁鹽逐臭營家沿流撒網 鬼爲附而自投於淵俱成陷溺於波濤是謂夭傷於 海國行商蠻邦轉貨畫逢羣寇亂飛矢石以交攻夜 如斯族類深可悲傷今則身有信心敬修齊事盡 死屍不宿何繇葬之以棺逝魄無歸誰爲祭之以禮 入在躝坐見軸艦之平沒或命未絕而舉棄於水或 之利以免行路之難故茲民族之往來及以官期之 經歷大風起而滔天胸涌片帆傾而逐浪漂流至如 江河淮濟溪澤陂湖凡此大川皆爲至險必有乘舟

心奉請十方法界江海之內專行劫盗橫死孤魂 四方來。卻住一面 表法師想所召孤魂無央 八數樂從

攝召無使遐遠宜舉衆以偕來冀聞法而得度

劫盗駕巨船而逾十聚凶黨以盈千雖專在於奪財

惟願不迷本性承佛威光今夕今時來趨法會

悲傷今則學有信心敬修齊事盡行攝召無使遐遺 牛餉而身遠殞雖乍分於首從終同至於滅亡生爲 手於見擒之日夜囚官獄一勘而款已成曉付市曹 於積惡彼天必為之禍淫或碎身於正關之時或束 焚蕩屋盧旣驅逐其牛羊復竊取其子女此輩固安 暴逆不法之人死作强梁無知之鬼如斯族類深可 靡有子遺卒遇官軍拒戰略無少憚乃至縱橫洲島 手分入市之屠墨塗面分出林之獸交攻旅舶殺掠 實兼行於害物發矢石分雨下慶金鼓兮雷鳴刀在

宜畢衆以偕來冀聞法而得度

心奉謂十方法界邪鬼妖精侵害善人橫死孤魂 方來却住一面 表白唱言師想所召孤魂無央數果從

幷諸眷屬

生非正人。死爲妖物以能略知世間諸事是故得名 以悅巳竊他之財以媚人以欲自益於邪徒故復盡 傷於善類其有世傳香火號日家堂曾不間於黃時 鬼報五通依叢木以遨遊據高樓而宴處狎彼之婦 惟願不迷本性承佛威光今夕今時來趨法會

> 折杵化丈夫而通處女結孕懷春變美婦而惡少年 信心敬修齊事盡行攝召無使遐遺宜畢衆以偕來 **反與其徒共爲此業如斯情狀深可悲憐今則專有** 感情致病既深入於不正之氣終夭亡於未盡之年。 皆從淪墜至若山魈水怪大魃狐精弊帶破鐺古盈 以殺牛羊祇增怨累二俱有過萬不相饒故此盲迷 每妄與於災職欺愚民而求飲食大肆貪饕牽淫祀

冀聞法而得度

一心奉請十方法界諸國人民察勞傳染橫死孤魂四方來,却住一面,表白唯言

弗摩命則隨減旣緣斯疾而喪已復以此業而害人 支撑半坐半眠乍寒乍熱精神困憊歲月淹延藥之 之痾氣喘聲嘶咯血不能止息面奏骨立乏力難以 **蚣然惟此禍根長居肺系竟令危脆之體終嬰瘵勞** 鬼成形捨報多參於蛔類有化爲蝴蝶者或狀若樂 爲學無良用心不正天魔得便飛精密附於人身觸 惟願不迷本性承佛威光今夕今時來趨法會 今則學有信心敬修齊事盡行攝召無使遐遺宜學

齊事盡行攝召無使遐遺宜舉衆以偕來冀聞法 同怨共處如斯族類深可悲傷今則學有信心敬修 **交染或夫婦之樞連於彼死處則出諸蟲當人臥時** 而入衆叛始於得病之日終于殞命之年與鬼爲傷 遠及千里則日飛屍近偏一門是爲傳疰或衣衾之

#### 得度

方師 來却住一面 表白想所召孤魂無央數 唱衆

心奉請十方法界諸國人民虎噬傷亡橫死孤魂

幷諸眷屬

險隘之路途害彼往來之民旅其爲可憾至此何言 是以出沒山林傷殘羊豕以茲爲食尚爾成怨況於 實性强梁靡順常人之節感形臟礦遂居猛虎之羣 惟願不迷本性承佛威光今夕今時來趨法會

**毒的之饞涎明失平時之正見於斯族黨深可悲憐** 发自近年甚聞諸處雖當慣開亦復縱橫負薪防衛 傷亡不省仇讎反爲佐助濫侵善類大肆凶威一 而忽焉在前束擔就道而卒然相遇既遭隮醫竟作 經

衆以偕來冀聞法而得度

心奉請十方法界諸國人民產亡乳絕橫死孤遠 四法 方師 / 來却住 一孤面列 無 表 央 的 數 唱衆 含從

幷諸眷屬

本慈念治家未務則每以爲憂故得子稍多則棄而 靖觀世道之無知罔念人身之難得競趨薄俗咸失 惟願不迷本性承佛威光今夕今時來趨法會

方死處閩帷而行屠殺因妻妾以結怨讎惟茲滅絕 若此大怨無非惡對或命天於總角之際或乳絕於 於人倫是即乖違於天理王於頭足倒產母子俱亡 不舉旣出離於胎獻復淹沒於水盈若女若男方生 情狀深可悲憐今則學有信心敬修齊事盡行攝召 **襁負之中於孩提未必有您綵宿業故招此報如斯** 

無使遐遺宜畢表人偕來冀聞法而得度 四法 方來却住的師想所召 一面 表白唱言

幷諸眷屬

心奉請十万法界。佃漁殺害一切生靈橫死孤魂

惟願不迷本性承佛威光今夕今時來趨法會

常衆故令漁獵求之益多當其體解刀砧魂驚湯火 逐麋鹿於深川烹羊取羔屠牛作炙魚鱸膾鯉腊雞 何惡俗之無良縱癡情而故犯是以網魚蝦於大澤 蒸脈每痛割其脂膏用飲資於口腹以繇市井索者 體天道之好生去人心之喜發未論得顧且免遺殃

度林 真慮仇家之對爾乃踐路旁之遊蟻飲水內之末蟲 既遭極苦遂結深怨至於爲蜜撥蜂因珠破蚌挾彈 間之雀彎弓落雲外之鵰只知欺物命之微終

器飛蛾之撲翅燈缸固委命之在他實設機之自我 若云尙道亦足傷慈其有種類之各起侵陵小大之

此雖出於誤心當亦招於來報若夫聚蠅之投身酒

次第實報無已如斯情狀深可悲憐今則**學**有信心 遞相吞啖一朝一夕萬死萬生以彼此加害不休故

法而得度

敬修齊事盡行攝召無使遐遺宜畢衆以偕來冀聞

四法 方師 來想 却所 住召 1一面 表白 唱衆 言從

我 上來召請諸類孤魂非仗密言安能畢 佛如來有召講真言謹當宣誦

> 願因祕密 言白 能施 淹什伐囉 脱離有一 法力故皆 異方便可使畢至 一表白振鈴為開地法師觀地獄囚徒業障者雖業召請 來集道場 具動 俱 端鈸 胝 正儀法 阿 相。上升 揭 施主虔誠 吒 **淨**來 道召 尾揭 (住) 付 至心作禮 IE 閣類中孤 薩 魂

大闡威神牢關 豈唯上失於佛懷將必有孤於檀度今則敬宣偈呪 或仇對之相干及事情之未決皆能阻滯莫遂進越 不慈至若泰嶽諸司城隍列廟冥觀此處實蕃有徒 迷故聞命奠之爾曉斯繇自業之爲障且非主者之 烈火洞貿而赫亦烊銅灌口以淋漓以受苦正爾昏 三寶垂恩九天肆赦凡茲有召無或不來維地府之 分殊鐵釘釘體則偏體皆瘡石磨磨身則全身俱碎 拘囚以罪根之深固此界他界之隔異正住邊住之 一擊而開罪輩墓奔而出無論

幽區轉生善道

我今奉宣華嚴會中覺林菩薩所說破地獄偈及爲

持誦破地獄眞言能使一切地獄受苦囚徒死脫

**罔間怨親冀齊到於道場俾咸沾於法供** 

#### 若人欲了知 世 切 佛

觀 法界性 切唯 心 偏大 更衆 多同 尤誦 房偈 七

佉 帝 H 個大東東 多同 允誦 七

白報具法 振來 悉師 鈴越 皆想 表签門 間戶 呪一 音振 咸而 識開本其 心中 拃--相切告苦

故凡居有性之倫盡優入無應之會至於具造十 **五古逮今際天極地已悉行於號召曾不棄於玄微** 。惡

於嶮峨之地緊身於幽闇之鄉若此多觀何能善達

久處三途雖令自便於此

時猶或未通於前路跌

足

載憑秘密之力示現光明之幢將徹照於昏衢冀 無

失指俾安行於直道幸遂知歸惟爾英靈悟茲方便 我佛如來有開道路眞言 謹當宣誦

鉢那 弭矃 幡 伽 縛底 慕賀野慕賀野

一慕賀 鰘 莎 訶

接道 惠覇 鈴來 業呪 罗為雕饰 是白宝水子 医法鲁二氏 医二氯甲酰氏 医二氯甲酰胺 言白 路鈸 者 **永**法 此師 · 院法力故 · 想三塗之 即內得無 坦平大

六 凡 類多 極期冥而 俱 至三尊 威重諒畏愛之氣懷

憑方便慰悅來心忍或逡巡郤退一面乃宣祕

以破 前 機翼頓忘驚怖之情俾咸獲 安詳

而

住

我佛如來有離怖長眞言謹當官誦

恠 怛你 也他 伐帝陀矃 陀囉 枳俱盧度盧

銘 娑訶

接睾 到誦 鈴無 法咒 為如 會三 開畏 悪傷 咽恐 業學 喉 為 高 高 為 降 鏡 言白 內 心法 **是師** 怯想 今三 承堂 呪之 力內 即無 得數 身心安生

以因行之或同故果報之相似用宣祕密大破慳食 **悵水漿之真通諒饑餒之惟甚三途雖異衆類良多** 彼醜 其 形斯名曰鬼頭若山 「峰之聳咽如針孔之微

冀飲饈之甘和必喉吭之寬暢

我佛

陥 如來有開咽喉眞言謹當宣誦 吉利 鳩 摩 刚 咻 、熘啉熘 叉帽叉帽

道所宿誦 草塞 業呪 生醛故三 咽匐 釋表 喉學 怨白 微動 結振 細鈸 白鈴飲 言爲食法 六不師 通想 今三 承邀 呪之 力內 即無 得數 大生無以

諸法 繇 不了外境之非他故妄認此身之爲自於是更相 本 ·空寧有我人之相此 解 心無黨何分恩怨之情

你汝各立封疆因意向之稍違及言辭之靡順悻然

特長上而欺孤寡處豪賣而虐卑微侵鄰獨之地以特長上而欺孤寡處豪賣而虐卑微侵鄰獨之地以廣新居奪市人之財以實私祭妄肆鞭笞之酷濫加嚴訊之冤怙勢陵人護心背義甘血肉而資口腹問無有已時皆緣釁起於一朝遂使禍連於多劫今則無有已時皆緣釁起於一朝遂使禍連於多劫今則無有已時皆緣釁起於一朝遂使禍連於多劫今則無有已時皆緣釁起於一朝遂使禍連於多劫今則無有已時皆緣釁起於一朝遂使禍連於多劫今則無有已時皆緣釁起於一朝遂使禍連於多劫今則無有已時皆緣釁起於不說不我親姻視男女皆否必明意解咸登解脫之場母自失於良時當進求於心開意解咸登解脫之場母自失於良時當進求於心開意解咸登解脫之場母自失於良時當進求於心開意解咸登解脫之場母自失於良時當進求於心開意解咸登解脫之場母自失於良時當進求於心開意解咸登解脫之場母自失於良時當進求於心開意解咸登解脫之場母自失於良時當進求於心間意解,以為於其有

我佛如來有解怨結奠言謹當宣誦

勝益

起數心,一時消費,轉相親愛,表白餐鈴請赴浴室,法師想六道軍生無始世來常費您結今聞呪法威強 三多羅 住多 娑訶 爾威多爾更勝

輕涼法水初沾見全身之光潔慈風一拂伸當念以若云即事以爲言未免於心而有礙須親澡浴冀得六趣之居不同無非獨惡三途之報長醜悉是腥臊

開明毋故遲囘宜當禮進

安設表白獻浴白言

盡忘業累之相關豈存煩惑更無色相之迭見唯是咨彌羣靈紛然同入湛定水而一沐芬戒香以三熏酒室宏開盡十万而祠達溫泉滿注極四海以周流

我佛如來有沐浴眞言謹當宣誦真如匪徒事於空談要當期於妙悟

唵 底沙底沙 僧伽 娑訶

六道四生俱法界 身意快然得大安集 表白振鈴遠偈叢云 身意快然得大安集 表白振鈴遠偈叢云 東聞前法音皆入中浴承法力战。不相妨礙。 無典數鏡錄歌讚表白至浴室酒淨法

殊名異號本虐稱 奇相劣形皆幻質 六道四生俱法界 若幽若顯數難量

皆從一念失元明 遂使有身隨妄報 飲往條來同過隊 方生方滅等浮漚

仰憑慈力為提持 攝取羣生無不至此日檀那與普度 佛天高會肅清濟

**先須灤浴淨諸塵** 

欲使歸依囘正道

外塵旣淨內心融

谷谷 學室 前 焚表 化白 冥振 衣鈴 無施 則六 已道 之次白服 言於

肅於外儀 入室而 悟水因既宣明於妙觸澡身 繇親承佛力之加俾悉反人形之舊 丽 去 塵穢 同 載 然 謹

天衣自然被體不待意求法藥普與熏 以真言祕密照之以妙觀幽微發起淨綠資成等施 相會被干差將親近於尊容必莊嚴於盛服宣之 بال 何 論念感

以我志蘊利人之原故他修有益巳之功即類而

無事 木

我佛如來有治衣眞 言 謹 當宣 誦

旓 暮 伽 釶 切並 身 縛寒窒嗽 主 鸣 嚕

訶

表威 承誦 白儀 法咒 振濟 力三 鈴齊 故傷 召欣 同墨 入擇 作動 白無人統 言量 形鈸 顏 貌法 端師 正想 自六 然道 久羣 服生 莊無 嚴央其數 身衆

修其 不 洗 容 。塵 JŁ 不 斯可 洗 。體 預無邁之會是爲登大覺之門 既 妙 悟 於圓 通 必 振 。衣 必彈 。헖 宿學 復 美

師 深者於茲煥發性 教當於今夕 idi 夘 自單重 漏。 甚 適 近我懷應以 一者至此順忘業習願 此 身而 得 .度 承

幸 美誘宜即軟

> 第切 屬大 立羣 仍衆 於生 先勤 此并 列線 孝受 一奉 禮薦 牌迎 三神 於潛 資衆 淨道 次 道至

外道

牌場

上外

刻當

字中

云安

。 六設

道及

以番

下華 一之

法界 聖 凡 水 陸 勝 會修

法界聖 凡水 陸勝會修 齊儀軌 DU

宋四 杭 明 東湖 雲 沙門 志 磐 謹

面迎 聖以 序道 側淨 衆一 立場 立道 赊牌 於外 安伽爲此設 表設 此式 又大 白冷並云作黑 設小作四小牌 几牌十室牌上 案前 六四 上刻 就 字牌 刻字 西法 此六 下云 面師小欲堂六 立大 牌諸 幷道 振衆 列天 隨羣 鈴施 於日 筵生 白主大月共受 言就 牌星 十薦 一四位。今 一四位。今 一天天曹

咨爾 所 力之提持故得體施懷之平等將趨盛席必習真儀 謂 净 六 A 相對之根塵以至稟無作之歸 同 然 會 熟分彼此 何 間 親 戒當絲 **%怨以鞣資** 法

可 蹈 如法 大 方宜端 列於後先咸竦聞於誠

氢師 海想 网 **季** 六 表道 白及 虿 捩亡 鈴墨 會 宣等 偶次 呪第 爲狂 親三寳作歸 六列 道於 清淨 淨道 三之 依 業上 君

身儀 俱巳護莊 或 日未能 满 口 意

載假如來方便道 爲除三業衆愆尤

**祇於當念了**真空 六用 時俱寂靜

我今奉爲法界六道一切羣生,普令清淨六根三業

夙世巳修須發智

今身初學可爲因

是心先投三實境

行勝法作歸

依

故

初勤

奉

請 H

從茲欲入大乘門

維

爾羣

靈成在

捌

肅凊三業瑩無

塵

佛有真言謹當宣誦

恠 薩網婆縛 **薩婆達磨** 薩 網婆縛 述

至

心

歸 將

命請盡

虚空偏

法

界

方常 此最

住

佛

PE

和衆

幷

切網 逃棋

白法單誦 **接師** 生呪 鈴施 三三 宣主 業傷

維 **翠靈無** 始 劫 零六道·

此際將親三實衆 先須虔鰲一鑪香

以茲清供寓眞誠 願 賜慈悲爲納受

我今奉爲法界六道一 切羣生然香達信佛有眞言

謹當宣誦

唯什 \_ 曜上 後栗多 尼 £ Ŀ mit. 末 你平 迦 知 阿 £ 鉢 許二呼 羅 句 合今 Æ 切 切竹 型 穢 Ł. 破

道白 賢呪

孝振 之三

道鈸 爲

生法

通師

達想

信香

心雲

無海

不普

別熏

御三

幸哉今夕以何綠 偶為六畢 輸並 爲六 根動 律亡 六道 各端 切可 道代 獲鈸 然上淌 香香 淨法 致 無師 磬法界中蒙普度 敷表 有想 樂六 麗道 未知歸 壓

至

心歸

命請

盡

虚空傷

法界十方常住

達磨耶

和衆

幷

諸符

屬

生法

同師時大

作衆

禮施

下主

並率

倒六

此道

諸眷 命請盡度空偏法界。 屋 -方常住 僧 伽 **I** 和衆 幷

諸眷 屬 白表 言白 至心歸

我今奉爲法界 六 道 切羣生召請三實佛有 真言

講當宣誦

部 南 無三滿 醛縛怛多孽多 Z 母陀 南 俱 舍 恠 肓 鳥 佐 地 休 唵娑哩 囉 斋 賀多

沒哩 布羅 迦也 産 訶

法 於高 作誦 大座 法呪 六 衆面 六三 道 兩外 道偏 旁而 羣動 切 之坐 生毅 羣靈當知 翘 後 表跪法 法白 合師 師同掌想 此 跌大 乞三 時所以得至法會者繇 坐衆 受實 為兩 解聖 六旁 戒賢 強而 是雲 說坐 時樂 法施 法座 起主師態 信緒 改證 人一明

得一中一切中一心三觀照不縱橫三諦一境體非 處皆空一空一切空全體即假一假一切假二邊回 心唯色對待斯亡妙觀照之無非三諦若其然者 所造能具所具以即心是法即法是心能造所造能 義也旣能信一切法心具心造又復當知實無能造 雜利那諸佛衆生皆名法界是爲圓信互具互造之 知色心互融是以法法周偏念念具足十方三世不 生正迷此雖終日迷而終日不離乎此也誠能信 並別惟斯妙理誰不具之三世諸佛已證此一切衆 具所具皆悉當處唯是一心皆悉當處唯是一 知世間相常緣起理一旣已了知事理不二更復當 理具心具無別具皆是緣生信此理具即事造心則 理二造為所信也生無別理並緣本具信此事造緣 師之言曰信一切法唯心本具全心發生此即指事 須發信心心未能信於道何有言信心者如四明法 今施主爲能開建普度大齊之故也然而問津此道 體三實爲歸依處從初發心至於究竟皆此日信心 三諦之理聖凡體 一便可信今日法施之會正以 。色唯 此 當

法歸依一體三寶法師即席為六道武器一樣一樣一樣一樣一樣

佛在 有理事者住持三寶心理者一體三寶心言住持者 心言二資者此佛法僧可尊可重故名實心而有事 憑心靈覺得出三界是依於佛也憑佛所說法得出 歸以反還爲義反邪師而還事正師此歸於佛也反 品及諸出世善法故不同十善之舊法心言歸依者 自大聖初成正覺首爲提謂長者開授三歸使之翻 台聖師之言日佛未出世俱有輪王十善之化而己 仰依聖教委釋一體三實之相俾知聖凡同具次當 法界六道含靈已能圓發大心得決定信今當為汝 三界是依於法也憑三乘之侶得出三界是依於僧 還從於三乘正行之侶者此歸於僧也依以憑爲義 邪歸正爲入聖之根本者也此三歸者通發一 比丘爲僧寶佛滅度後範金合土紙素丹青爲佛寶 邪法而還修正法此歸於法也反九十五 正示觀心三簣之法俾知修性互融言三實者如天 |世時樹王得道爲佛寶說四諦法爲法實度五 種外道而 切戒

悟名為佛寶此智與性相應和合名為僧寶更細推 覺理本諦當名為法實全性起修成三諦智則能覺 **慈**與理事和合名爲僧實如上依於教法委釋 爲世福一 之三九開合恐繁不舉如是歸依三實一切道法任 實如汝六道羣靈現前一念本具三諦在迷不覺是 爲汝依於行法以正示觀心三實之法故天台四明 爲佛實所覺法性之理三諦具足名爲法實如此覺 了諸法非空非有亦空亦有雙亡雙照三智圓覺名 眞身經典所在是佛舍利今時凡僧亦能荷貧正法 爲法實能覺三諦之智是爲佛寶諦智相合是爲僧 僧實此三住世不絕故曰住持三實然一切像即 黃卷亦牘三藏聖教爲法寶剃髮染衣紹隆佛化爲 三寶之相以爲汝輩六道一切羣靈開發妙解今更 人尙須歸依何況六道凡夫我今爲此專爲汝等奉 運而生上至等覺尙須歸 一師之言日諦觀一念之心即空即假即中即 理是性餘二是修汝輩本具性中三法雖迷不 田是亦所歸之處也言一體者以實相慧覺 依何況地向以下一 體

靈肅清三業翹跪座前一念勤求聽我言說佛已證一體三寶是能應之緣惟其感應之道不忒於此投種當知汝輩本具一體三寶是能感之道不忒於此投種當知汝輩本具一體三寶是能感之因諸

歸依佛 歸依法 歸依僧 現前大衆憲 我弟子某甲從於今身直至佛身

上來授汝三歸巳竟更加三結令法圓滿法師白言

一我弟子某甲

歸依佛竟 歸依法竟 歸依**僧竟 如**前

法師為六道行大乘機法白言如前三唱 秦和南無十方常住佛法僧從今以往稱佛為師唯願三寶哀憐攝受

而來經歷諸趣罪業重積能爲遮障今爲汝輩依大進求菩薩大乘戒法永爲成佛之本但以汝輩無始汝等六道一切羣靈已能歸依三寶爲佛弟子當更

天台聖師之言要須知懺悔名知懺悔處知懺悔法

乘門行懺悔法俾身心光潔方堪納戒

言懺悔者如

之異然同除四住同證偏空但離斷常中未聞 身隨業遷轉者更有值遇惡緣不盡天年遂至橫亡 者應須懺悔滅除業障此外更有六道往來受中陰 或未得無學是故應須懺悔滅除業障即如圓教十 未能證中雖歷十地猶證中未免後障乃至等覺尚 故亦須懺悔滅除業障從無間業 住至於等覺法身智斷猶未完盡喻同十 中是故應須懺悔滅除業障別教雖臻十向尙修中 三乘聖人雖有析色體色入空之殊界內界外 如上且就六凡以論今明聖位當懺悔者藏通二教 是等類皆應共行懺悔滅除業障是爲識懺悔位也 者更有强暴之鬼伺 卌 著欲樂而不修行屆盡還墮甚有直從上界入地獄 禪定是爲天業因當得天趣報然天中有五衰耽 人之便與禍求食或復加害如 上至圓教等覺位 四夜月是 佛性 巧拙

悔況六道乎我今奉爲六道一切羣靈依大乘經**懺**夫二死已亡三惑汞斷唯佛一人自餘聖賢尚須懺

聖故五十枝計經云齊至等覺皆令懺悔正此義也

位皆有三降煩惱頭數結業流類苦報等差該互凡

17.11 1.1.67

L

念之中得見普賢菩薩及十万佛宜各至心隨我所 悔之法對三寶前發露懺悔行懺悔者身心清淨念

我某甲至心懺悔

切業障海 皆從妄想生 若欲懺悔者

是故宜至心 懺悔六情根

端坐念實相

衆罪

如霜露

慧日能消除

法法 師勒六道二年大 翠衆 **發菩提心** 曾二年六道三和

障厚顏行力微志不決定稍值惡緣隨即退失或生 識教令發心求菩提道者固亦多矣但以宿世煩惱 汝輩六道琴靈無始至今中間於先佛世時得逢知

大乘行懺悔法便當於此猛發菩提大心然菩提 之心今茲何幸得逢施主開建普度大齊勝會已依 未聞佛法之處隨順世間種種惡法何縣能發菩提 心

悲熏心乃至得果之後欲行化他者亦必以此大悲 者從大悲起佛正行中此心為先欲求佛道先以大

當云何發何名菩提如天台聖師之言曰佛菩提

心

爲之本也言菩提者如光明玄義言梵語菩提此翻 為道菩提有三一日眞性菩提此以理爲道也二日

> **哲願上求佛果也我今奉爲六道羣靈依此妙義發** 依道論哲學無量法門依滅論哲成無上佛道此兩 **香斷無盡之煩惱此兩哲原下化衆生心起大慈心** 四弘誓起大悲心依苦諦誓度無邊之衆生依集諦 機會理為道也於是觀於不思議境依無作四 實智菩提此以智慧爲道也三日方便菩提 It 稿。 以逗 Ť

我某甲至心發願

四弘誓宜各至心隨我所說

衆生無邊誓願度 煩惱 無盡誓願斷

法門無量誓願學

佛道 無 上誓願成

道

汝輩六道羣靈巳能依大乘門懺悔發願今當至心 三法 一和 法師 5 戒六

後起重惡病之良醫證涅槃道之要門人諸佛位之 進求戒法夫大乘三聚無作妙戒者度生死海之巨

圓 正軌心諸佛出與志在敷化數化之方日戒定慧然 學學無不偏矣言戒者禁止之義也言戒相 聚戒名出地持日攝律儀者無惡不斷也日攝善 人所修一 成一切成是故學戒即學定慧一心中 者大乘

道奉行羯磨宜各至心諦聽作法法界六道一切羣 臺淨蓋謂重爲開示其巳聞之義瑩淨其巳得之體 色者性必假色法以為表見心無作一發任運止惡 不起則已起則全性而性修交成心有無作假色假 言日戒體者不起而已起則性無作假色謂此戒體 而巳至矣哉戒法之勝有如此者我今奉爲汝輩六 不失戒若於後更受菩薩戒時不名新得名爲開示 邪法起上惡心造十重業未來他世雖在三惡道終 任運行善不俟再作故云無作自非退菩提心更學 更爲汝輩克論所發戒體以爲稟受故天台聖師之 法者無善不修也日攝衆生者無有情不度也今當

> 此所 各法 色發 動師 業說 受衆 可之形容 即道 威三 - 和 種能 善持法法 流師 入想 八心.是爲

微妙天 眼業

此是初番羯磨巳成十 方世界妙善戒法繇心業力

悉皆震 諸佛子諦聽汝等今於我所授一切菩薩學處云云

至同 前能持否

中如雲如葢覆汝頂上 此是第二番羯磨已成十万世界妙善戒法於慶空

諸佛子諦聽汝等今於我所授 切菩薩學處云云

至同 前能持否

此是第三番羯磨已成十方世界妙善戒法從汝頂

門流入身心充滿正 報 

葙

上來已爲汝輩六道 活佛 子衆三宣羯磨傳授戒法

**諸佛子諦聽汝等今於我所求受一切菩薩學處** 

宏

此諸學處此諸淨戒過去一切菩薩已受已學已解

已行已成未來一切菩薩當受當學當解當行當成

現在一切菩薩今受今學今解今行今成當來作

汝等從今身至佛身於其中間不得犯能持否

切菩薩淨戒所謂攝律儀戒攝善法戒饒益有情戒

以法 為師 持護用心之法為六道說十重 戒

作法既成是為得戒

汝輩六道諸佛子衆旣依憑三實發無作戒親聞羯

磨結成善業宜應自此堅固護持於一 犯不爲患難退轉其心不爲麼境惡亂其志寧有戒 切處勿令有

....

L

心地品十重波羅夷以彰持犯之相切須善學敬心縣於此日稟戒護持之力也今當為汝宣揚梵網經而升安養上品之位然則輪迴汞謝聖果可階莫不華最初之會又何如具諸戒行三心圓簽以此土身華最初之會又何如具諸戒行三心圓簽以此土身

方便救護一切衆生而反自恣心快意殺生者是善有命者不得故殺是菩薩應起常住慈悲心孝順心見作隨喜乃至呪殺殺因殺緣殺法殺業乃至一切第一殺戒佛言佛子若自殺教人殺方便殺讚歎殺

薩波羅夷罪

助一切人生福生樂而反更盜人財物者是菩薩波一草不得故盜而菩薩應生佛性孝順心慈悲心常緣盜法盜業乃至鬼神有主劫賊物一切財物一針

第三經戒若佛子自經教人經乃至一切女人不得

羅夷罪

正語正見而反更起一切衆生邪語邪見邪業者是 場外心妄語樣妄語法妄語業乃至不見言見見言不 場外心妄語,若佛子自妄語教人妄語方便妄語妄 婦四妄語,若佛子自妄語教人妄語方便妄語妄 婦四妄語,若佛子自妄語教人妄語方便妄語妄 婦母心妄語,若佛子自妄語,故不,我一切衆生淨 場身心妄語,若佛子自妄語,教人妄語方便妄語妄 是身心妄語而菩薩常生正語正見,亦生一切衆生淨 人學不擇畜生,乃至母女姊 妹一切安廷, 是書薩波羅夷罪 大學, 是書。 是一切衆生 是一方 是一句衆生 是一方 是一句衆生 是一句衆生

**菩薩波羅夷罪** 

菩薩應生一切衆生明達之慧而反更生一切衆生緣酤酒法酤酒業一切酒不得酤是酒起罪因緣而第五酤酒戒若佛子自酤酒教人酤酒酤酒因酤酒

顧倒之心者是菩薩波羅夷罪

而菩薩 反更自說佛法中罪過者是菩薩波羅夷罪。 非法非律常生慈心教化是惡人輩令生大乘善信 罪過業而菩薩聞外道惡人及二乘惡人說佛法中 罪過業而菩薩聞外道惡人及二乘惡人說佛法中

**德隱他人好事令他人受毁者是菩薩波羅夷罪** 他毁他因毁他緣毀他法毀他業而菩薩應代一 衆生受加毁辱惡事向自己好事與他人若自揚巳 自讚毀他 戒若佛子自讚毀他亦教人自讚毀 切

**选怪業而菩薩見一切餐窮人來乞者隨前人所** 更罵辱者是菩薩波耀夷罪 第八悭惜加毁戒若佛子自悭教人悭悭因悭緣 草有求法者不爲說一句一偈一微塵許法而 切給與而菩薩以惡心瞋心乃至不施一錢一對 。須 反

第九與心不受悔戒若佛子自與教人瞋瞋因瞋

緣

**順法與業而菩薩應生一切衆生善根無諍之事** 生慈悲心孝順心而反更於一切衆生中乃至於 非

前人求悔善言懺謝猶瞋不解者是菩薩波羅夷罪 衆生中以惡口黑辱 加以手打及以刀杖意猶不息

第十謗三寶戒若佛子自謗三寶教人謗三實謗因 **反更助惡人邪見人謗者是菩薩波羅夷罪** 音聲如三百矛刺心況口自謗不生信 **誇綠謗法謗業而菩薩見外道及以惡人一言謗佛** 心孝順 心而

> 奉 用 中勉切須敬 來特爲汝輩開 心是爲善行 菩薩之道願 示十重 一戒相應當奉持若能如 行具足聖品 邊席 侧大 立衆 可登故 是 此

表法 次白為六道念佛教 一路上香屬就衆立 一起初須敬謹 施士 

六 道 切聖賢始可前進多陪坐席我今奉爲稱 切羣靈旣獲 淨戒當須敬 艭 大 乘常 住

南無彌勒佛 南無本師釋迦牟尼佛 洪名翼承威力用爲加被

南無阿彌陀!

南無大乘妙法蓮華經 南無大方廣佛華

南 無大乘金光明經

南 南無文殊師 無視世音菩薩 利菩薩 道各 南 同位 音三 念解

毎表 位白 1 作禮以手爐 道實至

容額甚奇妙 光明 照 十方 我適曾供養

哀憫衆生者 我等今敬禮 今復還親近

聖主天中王

迦陵頻伽聲

心歸 命禮見坐道場十方法界衆 切諸佛

至心 11 歸 歸 命禮 命禮見坐道場十 見坐道場十 -方法界衆 方法 。水和東 諸菩薩僧 切尊法

至 心 歸 命禮 見坐道場 方法界諸綠覺僧 僧

E 至 心 心 歸 一歸命禮見坐道場十方法界諸聲聞 命禮 見坐道場 方法界諸祖 師 僧

至 11 歸 命禮見坐道場十 方法界五神 通仙

至心 至心 歸 歸 命禮 命禮見坐道場十方法界護法諸天 見坐道場 方法界諸大 神王

至 心 歸 命禮 見坐道場 方法界十· 八道場外內

瓊白 衆師 **呪振** 一於 **白鈴** 時毎 言誦 作作 禮棒把 六六 八道佛子入八道佛子各

算律 處傾誠俱時作體大欣此遇滿慰茲懷將蕭入於 儀斯爲佛子爰即六凡之質獲依三 一鋄之光

道場更密承於法力

我佛 如來有登壇質言謹當宣誦

補

沒

唵 組誦 ~囉三 行呪 道三 **與** 學復 跛儿同 畢 表動 曜 白鈸 擬休頭摩暮伽上二 弭 振大 捨観四 给来 獻迎 矩嚕嚕五 座至 白道 言場 闹 跛切比 莎縛 訶 **縣** 

> 萬象量外 寂默百慮銷亡 有序遐邇無遺曲躬傴僂而趨依位從容 何 芥子納須彌之山毫端現寶王之刹是爲不 關 有取著心茲維曹度之揚莫匪妙嚴之境不撥 十虚維大衆之善來藉 請俟移時 當行 修 |良緣而| 供 俱會尊印 而坐一念 思議事

我佛如來有相 上一 **應坐位真** 鉢頭 摩遜娜桑二 言謹當宣誦 默 **毈駅** 

铌

漫 一拏綠

減藥 承誦 格石 法呢 人仍 力三 看合各個 守一得畢 受動 座鈸

法法

師師

領施大道

大佛

衆子 智無

出資學屬

進親

法 界 聖 凡 水陸勝會修齋儀軌卷第四

## 法界聖凡水陸勝會修齋儀軌 卷第五

宋四明東湖沙門 志磐 謹撰

明 古杭雲棲後學 林宏 重訂

設法 拜師 入 表道 白場 7. 报给献香 建上 偈香

建大寶鑑開法供 香風濃郁 滅旃檀

**羣生無一不心聞** 於此悟明中道義

我佛如來有然香眞言謹當宣誦 唵什伐栗多末儞 阿鉢羅句吒 蘇破囉尼

毗迦 知 虎鈝

六烷 **湛湛靈泉盈寶器** 開鈸 悟 法 **麦白酒淨振鈴** 了知流出自心源 述塞偈道

只於當處悟真機 **徧洒法筵無**不淨

我佛如來有洒淨眞言謹當宣誦

**唵伐什囉** 除样子 赐 耶 叶 愛 音 悉哩摩咽

戲音

至急 處鈸 **儿店之上光朋** 殿源区 表。表白宣

何多 言旨 時俱會繇憑佛力得預道場當悉徇於

用彰發起

**遺規庶成飲於淨供成茲法施籍彼信心敢布勤渠** 

表談 白意 1 报 9 户 助 言紋

我今具食瀰眞言 歸命十方三賓衆 願垂神力爲冥資

**徧彼六凡咸受供** 

食表 白白言體

夫一切諸法體是三德依正色心何所不具是以大 周利海小極一塵過現未來刹那一念此三德體則

無乎不偏者也三德者何也法身般若解脫是為三

食法門傳於一心持誦無量威德自在光明勝妙力 其法性之總相者乎洪惟我釋迦牟尼如來宣說施 **横故喻之以圓伊偏一切處故目之以祕藏大矣哉** 脫般若解脫五具亦爾圓人一心具此三德非統非 各具常樂我淨是為德法身不獨法身必具般若解

此陀羅尼者即是三德祕藏此祕藏者具一切法故 陀羅尼加持一食出生無量周徧法界普與供養 能 脱德也光明者般若德也勝妙者法身德也力者三 於此流出無窮而末嘗有娲也夫威德自在者解

i ...

九醍醐酥酪一切美味莫不畢其於此一一味中亦 之全體故也我今奉爲施主持此三德所熏六塵妙 趣一珠一多相攝彼彼互照然則 供無不周偏如帝網珠千光交映一珠趣多珠多珠 ,用 果園林光明臺殿一切住處復於一一美味一一服 **磬金鐃笙簫角貝鼓樂絃歌一切妙音流泉浴池華** 復出生妙香實華天太瓔珞衆實華與一切服用鐘 德共爲之明我今蘇能了知三德祕藏具一切法一 約而所以能有如是不思議用者以此一念即三德 殿之食於一一食出生一切天須陀甘露味及歡喜 物亦本無有我及衆生亦無有相是爲以空爲觀者 生各得受用而我本無所與衆生本無所取所施之 供普施法界無量羣生一時充足無所乏少雖彼衆 切諸法同三德體故能舉體起用作我現前所奉分 尼即是法食奠不皆以三德共爲之體亦奠不以三 德之力用也陀羅尼者總持之稱也總持三德要在 心一心三德法爾而具然則一心即陀羅尼陀羅 一一妙音一一住處彼彼出生如上六廛一 一器之食至微至 切妙

> 譬如熏藥藥隨火勢入人身中患除方復法隨食入 以三德妙體明白洞達更無餘蘊而又於此時加之 行懺悔發菩提心立四弘誓示之以三聚淨戒顯之 時咸梅業因進求出世當知適爲汝輩歸 則轉增勝福在人倫則頓悟真歸脩羅調伏瞋心餓 思何處作如是觀而行施者是為不住相施是諸 心中了知施者受者及所施物非有非無三輪俱絕 以法食之益是法是食俱得為利則如天台之言曰 鬼咸獲飽滿畜類自得智慧地獄豕脫拘囚即於此 生受此施時一一自然皆得禪悅法喜以故居天道 是爲以中爲觀者三觀圓照一念中得無後無前何 雖復無與無取無物無我無衆生而其施者受者及 中間物莫不宛然歷歷可見是爲以假爲觀者於 依三寶奉 衆

之力以致若是

法食充偏法界成大功能如前所說仰憑法案同音 持誦 我今奉宣無量威德自在光明勝妙力陀羅尼加持

亦復如是或近或遠終破無明是皆上藉茲日法施

譲 薩 他 甦 眵 聲去 路引 古音 帝一唯三

饭 跃 羅 哗 引四

水施 時食 法施 羅大 白甘 普文 師六 門衆 言歸施中 想道 仙词 法六一食 衆音界塵 一者 令繭 六互 食多 誦呪 遺傷 中籬 各彌 出至 七餘 得滿 生七 個口 受法 甘十 供經 用界路偏養施 無依 上功 三鬼 不正 味用 實衆 周諸 一彌 仓食 個法 切勝 誦令 皆 餚呪 表成 簡單 七七 白妙如前福福 人数

惟茲逃 水出彼高源被以密言成斯甘露是爲不 死

修舊之食加乎灌沃之功旣變化之有方則出生之 之肺藥能減至渴之焦心可使清涼普令饒益於此

無盡莫不屬聲諸趣暢悅羣情咸豁悟於巳靈即順

增於法喜

我佛如來有施甘露眞言謹當宣誦

無素 嚕幡 那 怛多揭多耶 怛你他

素噌 鈦

得妨 復勉 食大 受五 出天 及衆 用塵生甘中同 有 重程期間音 四 表重 種味 解酶 白無 餚散 食呪 振盡 籍酒 謡 鈴周 無供 法動 此 稱偏 有食 師撓 眞 四法 限量 想錄 言 如界量催此 及四 來六 於淨 法表 名道 諸潔 水白 如來名號加 白筆 箭香 蘇特 言生 镨美 咒水 各 復非 力智 能世故酒 出所 即四 生有 咸座 持飲 生有 成座

> 為稱唱四如來名以彰勝 伸之則知亦當施餘 食施諸餓鬼者受此食已悉得能滿其行施者便能 又言此眞言法豈唯 具足無量福德則同供養百千俱阺如來功德無別 五趣 施鬼亦復施仙及以三實引而 則法界之義方顧我今專

用

無多實如來 南無妙色身如來

廣 身如 來 南無職怖畏 如

振食 念大 鈴龍 振衆 依諸 濟同 無 位衡 攀音 默畏 生新 能偶 供 能佛 白表 令號 言白 現各 身三 現編 德 里法 滿師 色想 相四 具如 足來 意 受夢

萬法之性 無。住 故能 総歸 空六塵之體恒周故得

具偏十方尤在茲時曹熏羣品然既遇大王之珍饈 一有是爲全理而造莫匪緣心所生則知此

諸

均沾上味咸悟圓常庶因齊事之緣同成法施之會 當載聆吾佛之靈章豈唯享則多儀蓋是館必須教 心奉供 一方法界四空四禪六欲諸天日月星天

天曹列聖弁諸眷屬

表案 顧不 迷本性 并键 承佛威光是夕今時受茲供養 文去 例 此

四禪十八梵天倫

惟茲欲界六天王

五欲自娛無與比

十方天道萬仙眞 十二官辰幷六甲

> 天曹賞爵衆天官 八萬四千炎變者

角亢列宿盡周天

日月五星齊七政

北辰北斗衆天星

於此一時俱奉供

伏以窮無色頂仰極境之至高懷有漏心與長年而

俱識別四禪乃屬於邪定而六欲不離於凡情雖從 二道垂萬篆於一天獨憐冠上之華蓁号薨空中之 夙修十善而來事免見感五衰之相至若耀千光於

地人倫之司命念福力久而復失信死魔決矣難逃 箭墜威權自在爲上界宮府之貞仙賞罸必行實下

妄報雲隱峨峨之玉殿風揚燁燁之銖衣執妙華以 以權引責者固究竟於本原隨業受生者蓋一期之 **遨遊味甘露而厭飲**意常自逸樂且無央八萬劫終

之時跌足幽區何有離苦脫罪之處今則特開勝會 普度迷流願因佛日之光來赴檀家之供親承法施 是空亡三千界悉從淪沒受形塵世尙知聞法得道

> 豁悟性空勿眷戀於高穹即升騰於樂土衆歸命頂 **尼常住三寶**

**表白唱** 言

心奉供十方法界五嶽四瀆地載遊空福德諸神

係能靈嗣幷諸眷屬

惟願不迷本性承佛威光今夕今時受茲供養

五嶽聖君同佐命

江河淮濟衆龍神

四大海王諸眷屬

扶桑木府萬仙翼

華果園林幷百穀 旱蝗災病衆神司

五方分野土神君

天下城隍諸廟食 立功施法錫廟封 風雨雷霆熒惑類

伏以尊形山嶽巨鎮稱尊奉職雷鑒至靈可仰穀果 十方福德衆威神 於此一時俱牽供

園林之所主水火風雨之攸司居海澤之龍君守方

史冊頻災捍患結盛德於人心擅王侯徽美之稱顯 天地神明之用洞陰陽而有序信質罰以必行既助 隅之土府城隍列廟里城叢祠定國安民著元勳於

報則正墮邪思故知血食以傷生未若齊心而器已 化於昌時宜垂名於常祀謂善權則暫同諸事言實

其或多食徒屬廣關殿堂安作殃祥自昭威勇眞常 **素味竟莫識於依歸。惡習彌增將速趨於淪墜今則** 

親承法施豁悟性空勿眷戀於塵寰即升騰於樂土 特開勝會普度迷流願因佛日之光來赴檀家之供

和果 命頂體常住三

心奉供十方法界帝王后妃文武官僚孔聖儒宗 表施 白唱言

願不迷本性承佛威光是夕今時受茲供養

仙人隱士并諸眷屬

交鈴

四聖輪王弁列國 帝王正后及元妃

三公卿士衆名賢

凡日百僚文與武

**至聖大儒尊孔道** 四 一科十哲顯儒宗

婆羅門衆即仙 此土老莊仙聖者

果父許由諸遼士 十方諸國衆君臣 於此 夫人命婦及封君 一時俱奉供

> 元而作子然而君無良則喪位臣不審則失身若此 山河之柄開基立極繼體守文舉六合以爲家統黎 伏以聖王間出 御金銀銅鐵之輪明主迭典握社稷

將校六軍蘊安邊之英略逸民隱士仙人羽流挺出 其幾制禮作樂以崇其化公卿百辟具經國之賢材 至難可不自長維持世道景仰儒宗正心誠意以發

塵絕俗之標得定命延生之術維后妃夫人之衆及

親聞妙法頓悟真空勿留滯於塵寰即升騰於樂士 或處報暫見於兩端若智若愚竟同歸於一死今則 特開勝會普度迷流願承佛日之光來赴檀家之供 嬪妄烈女之倫內則之行後庭中饋之助私室或出

和樂 歸命項禮常住三寳

表白唱言

十類人倫幷諸眷屬 心奉供十方法界農民工商醫卜雜流實賤男女

惟願不迷本性承佛威光今夕今時受茲供養

漢板 類人倫隨十暫 頑愚明達各分朋

服田力穡百工人

事上奉公諸吏卒

惟忠惟孝固無慚

**餐富繇天皆**分定

十方人道衆無央

伏以自天降種故並列於三才得人為身緣宿持於

五戒豈惟有學道之分要知具成佛之緣至於忠孝

工商之稱四民旗愚明達之分十類惟醫藥卜筮之

名教內地莫匪衣冠之家遠近外那固多樸直之行 **霉夭窮通其報若是鰥寡孤獨此苦何言只知蹈生** 

雜業交傾將飄零於異趣今則特開勝會普度迷流

勿眷戀於殘騙即升騰於樂土兼歸命頂禮常住三

白主唱作

坐買行商醫卜者

心奉供十方法界四類受生五趣所攝山間海底

阿脩羅衆幷諸眷屬

至於奴婢及倡優

窮通有命豈人爲 不義不仁宜見罰

於此一時俱奉供

克修姦食莫化皆性習之相遠致善惡之不同士農

**輩及技術倡優之待男女各得其朋尊卑不失其序** 

死之輪事能入聖賢之城元明外照竟背失其本心

願因佛日之光來赴檀家之供親承法施豁悟性空

惟願不迷本性承佛威光是夕今時受茲供養

微振 文針

惟此化生天所攝

居鄰日月是胎生 護法乘通同鬼趣 執持世界與天爭

四生五越攝還周 旦在虚空歸水宿 **北住須彌深入海** 信知此類此旁生

衆相山中爲一種 號稱最劣少威神

阿脩羅道衆無央 於此一時俱奉供

之果專行利已多為勝他輻雖强而報本非天形極 伏以宿修十善但成下品之因區別四生遊感陋心

所入最深實網雕欄映行樹參差之影奇華名苑出 巨而手能障日處衆相山中其威或劣住大鹹水底

變靑泥於一口是為惡趣所攝證因邪見之堅其有 聞悅意女言而逮爾奧嶼共帝釋天戰而終焉致敗 衆禽和雅之音居宮燒則來苦具於三時御飲食則 逃身入賴竅想多慚色取月爲耳璫只成慢辭但念

之光來赴檀家之供親承法施豁悟性空勿眷戀於 **殘騙得升騰於樂土 凍歸命頂禮常住三寶** 不臧豈明無諍長懷暴戾將鬼畜之爲儘都無慈心 何人天之有望今則特開勝會普度迷流願因佛日

**表**白唱言

心奉供十方法界做口鬼王三品九類諸餓鬼衆

**機死孤魂幷諸眷屬** 

顯不迷本性承佛威光是夕今時受茲供養 微振 交鈴

諸餓鬼中名燄口 以權引實故稱王

財分三品豈無因 業報千差於此見

關浮地下閉幽區 食血食香非 一類 依出依水即爲名 或處鐵團價宿罪

別有夜叉羅利 鬼 **至於橫死衆傷亡** 

十方餓鬼及孤魂 於此一時俱奉供

**伏以習慳貪之業旣非吉人感醜陋之形乃名餓鬼** 是以咽垂大變腹聳高山足比枯柴面同惡獸火炬 長然於口針毛每剌其身豈惟痛苦難言抑亦饑虚

> 得脱何時不善用心墓下鞭屍而奚益尚知活命人 陵草木空荒之鄉及城邑街衢慣鬧之處固多此類 莫告閻浮提地下之正住斫迦羅山間之別居凡丘

害體凡茲短折悉是傷亡孤魂渺渺以無依長夜漫 漫而未旦唱言水水此鬼城內那得有之寢語刀刀 中求食以爲謀至於被焚被溺之喪生自刎自經之

佛日之光來赴檀家之供親承法施豁悟性空勿留 我王庫中無如是者今則特開勝會普度迷流願因 **帶於幽區即升騰於樂土樂歸命頂禮常住三寶** 

**表白唱**言。

心奉供十方法界閻摩羅王地府十王王妹神女

諸司官吏幷諸眷屬

惟願不迷本性承佛威光是夕今時受茲供養

宣表白黃 文幹

信矣十王居地下

閻摩羅號最稱尊

惟茲神妹亦分權 十八大臣骨立都

善惡二童諸女吏

同爲治獄報初心

惡毒鬼儔咸佐理

洪伽噤等固威雄

# 業鏡火珠常鑑照

諸司典執本公平

十方地府衆神司 於此一時俱奉供

熟鐵而灌融銅別十八之人臣及百萬之精卒爲當 火城已具故知現起之業行可卜未來之報緣惟閻 摩羅之至神住捺落迦之冥界列華池於四處懸鈴 伏以善心初發上天之實殿先成惡念纔萌下地之 妹以雙王因本無良從極瞋而立邪誓果還自熟撲 網於七重衆鳥和鳴香風芬郁苦俱樂而間受兄與

掌屬案之判官與彼執文籍之童子推鞫對驗固 自處之力久纏妄習徒令曠劫拘囚欲反眞修不出 枉濫燒然凍冽曷不辛酸非諸神可專其權實衆生 一心照了今則特開勝會普度迷流幸因佛日之光 無

時有奉助治罪之願致此日得各任典司之稱所謂

即升騰於樂土豫歸命項禮常住三寳

水赴檀家之供親承法施豁悟性空勿留滯於幽都

提八獄下鐵銅石火交陳風吹劍樹則舉體刺傷湯

涌灰河則全身糜爛既受斫於斤斧復被醫於豺狼

白主 一唱 言禮

心奉供十方法界八熱八寒諸大地獄諸獨孤獄 受害囚徒幷將眷屬

惟願不迷本性承佛威光是夕今時受茲供養

數接 文蜂

須知邊住鐵團

劍樹刀山殃自受

鐵丸銅汁苦難逃

八熱正居南贍部

四門十六號遊增

此是八寒諸獄處

維茲惡逆大阿鼻 無數劫來無解脫

十方地獄衆囚徒 別有泰山孤獨獄

城隍祠廟管新亡

於此一時俱奉供

伏以非毀三寶曾無歸敬之誠違逆二親罔念生成

之本其或六根间造至於一業單行過之微者實亦 微罪之大者罰斯大是心所作自我之招如夜書火 因惡果之相成矿迦羅兩山間日月碑天不照閻浮 滅而字存若曉鑑形臨而影見極熱極寒之異熟惡

之處蓋從別業輕薄而言絲不明自性之真空故莫 捺落迦謂之惡人閻摩羅河爲獄種至若曠野獨孤 免此時之妄報遙遙長劫何知得脫之期渺渺沈魂

離反在迷之念今則特開勝會普度囚徒願因佛日 之光得赴檀家之供親聞妙法顧悟圓乘勿再入於

陰區即升騰於樂土衆歸命頂禮常住三寶

白主唱作 言禮

心奉供十方法界鐵團山間偏五越中鱗甲羽毛

十類旁生幷諸眷屬

惟願不迷本性承佛威光是夕今時受茲供養

宣偶數 文羚

師子象王昭福德 龜龍麟鳳應休祥

烏薦燕雀是飛禽 牛馬犬羊為走獸

**電**ध魚蝦名水族 蚁瓸蠅蟻最微生

蚖蛇蜂矗毒心强 正住鐵團幷海渚 鱗甲羽毛隨業受 邊居五趣悉周遭

十方十類衆旁生 於此一時俱奉供

伏以稟愚擬之性正見全乖受陋劣之形旁生是號

**咎服循之十類鳳鳴而昭祥瑞鵬集則表凶衰吞鉤** 水陸空之居異魚鳥獸之羣分胎卵運化之四生休 之餌見其多食赴火之明憐其罔覺具先知之智是

> 以傷其生方血汗於刀砧竟身糜於鼎變長懷極苦 之供親承法施豁悟性空勿眷戀於殘騙即升騰於 牢結深怨以茲自巳之脂膏飫彼不仁之口腹如斯 當何時而得止至若張羅布網以夭其命發機設穽 酷罰非爲橫報之相加驗以前因實是惡修之所致 則遞相食啖隨業論對則更互酬償懷此輩之交傾 復免於刳腸有貧重之功亦終歸於解體以大制 今則特開勝會普度迷流願因佛日之光得赴檀家

**表白唱言** 

樂土衆歸命頂禮常住三寳

心奉供十方法界七七日內七返受生諸趣往來

中陰趣衆弁諸眷屬

惟願不迷本性承佛威光是夕今時受茲供養

交鈴

補特伽羅爲數取

生經七日太恩恩

決定受生隨業轉

如斯七七日纔終

七趣往來無暫止

四洲經歷莫達居

略爲十七種名言 此類只憑天眼見

刖 有泥犂 一分罪福 隨心感得巧風吹

惟茲中陰衆無央 於此一時俱奉供

伏以從緣隱顯若鏡像之有無隨棄升沈如井輪之

高下惟天上五衰之至及人間四相之遷三金之出 役粉紅諸趣之往來雜選善惡極重者即能感報果

何死生之數取繇罪祖之轉移倏忽而終壽量定於 因稍輕者且復俟時以未得於受身故暫歸於中陰

七日變化而有質狀比於小兒念念不懷形形相續

在天眼固應得見非佛心莫能偏知若此無歸誠為 藏雖聰利性只昏蒙不離萬法之中强名六道之外

方為止息今則特開勝會普度迷倫願因佛日之光 可憫周流妄境以隨情正爾牵連回入修門至得道

即升騰於樂土衆 來赴檀家之供親承法施頓悟問乘勿眷戀於殯廳 歸命頂 禮常住三實

白主 宣作 獻 供

我 佛如來有獻供養真言謹當宣 誦

**唵誐誐爨** 一是功能 二婆嚩 爱 供法 桐 師 表想 日曜 位

> 施諸 願因祕密 六道 十位黎靈 不思議熏

> > 悉使做肴

轉成法佚

<del>表</del>施 白主 唱作 言禮 廟 時普資 縣鄉坊係祀] 無不周徧 祠

心牽供 府城隍列

諸

惟願不迷本性承佛威光今夕今時受茲供養 侯王衆幷諸眷屬

宣表 偈白 黄振 文件

當府城隍靈佑廟

巍巍府主顯威神

**祥刑自古祀皋陶 褒**德於**茲封**列廟

惟斯賢聖邑中尊 有明王諸 往 哲 那樓旗纛大將 **赫爾海神居廟食** 

寺觀官衙諸 土主 至於諸巷五通神

伏以虹梁懸水據上下之要津維媒齊雲壯東南之 币 城屬縣衆 靈祠 於此一時俱奉供

城隍列廟里邑叢祠咸顯諸神克亨歌祀豐碑特立 會府教報官宇比比民居必有真靈共爲庇斯是以

既昭 施法助國安人將俯答於祈禳必大彰於威烈凡兵 示於褒封邃殿宏開用奉殿於真像真不立功

戈厄難之際及水旱疾疫之時一有所求問不爲應

今則特開勝會普濟基倫願因佛日之光來赴檀家 但飲血食會未免於傷生都無慈心竟何思於實報

**企工樂歸命頂禮常住三寶** 

之供親聞妙法順悟圓乘勿眷戀於塵寰即升膽於

**炎白唱言** 

心奉供近邑當境諸廟侯王住居六神家庭香火

幷諸眷屬

惟願不迷本性承佛威光是夕今時受茲供養

间接 数字

近邑侯王諸廟食

住居中雷大明王

至於當境衆神明

門戸諸神幷主竈

守井守庭俱奉職 牀公牀母廁夫人

方隅太歲土司神 服事家庭香火衆

莊庫所居幷店肆 田山麓圖及墳塋

維茲福德衆胂纂 於此一時俱奉供

伏以闡至靈而護物大庇鄉國昭明信以事神聿修 別配念聚廬而託處知中雷之稱尊守禁思於方隔

> 離出入於門戶竈事飲食之用井備水泉之需臥牀 無作神難冀默扶於世祖王若家庭之立像位家墓 保以常安奏廝賴其密佑親承佛囑莫妄擾於人居

之有地祇田山界畔之相分倉庫積儲之甚盛凡茲 處所悉有典司如其清正則但受香燈或復奏食則

**恣求血肉此之**思智難以盡言是權施則行在利他

常住之心焉求覺慧今則特開勝會普度迷流順因 若實報則業招自我夙禀聰明之智未免邪思不知 佛日之光來赴檀家之供大沾法施豁悟性空勿歸

滯於塵寰即升騰於樂土津歸命頂體常住三寶

表白唱 館 主作 體

心事供本家上世祖禰亡靈師友親眷諸位神儀

纤謔卷篇

惟願不迷本性承佛威光是夕今時受茲供養

宜表 交鈴

天地旣分人道立 最初得姓是爲先

洪惟始祖及高晉 速我二親咸薦靍

若或見存資福辭 如其已逝必趣升

**歪於伯权與諸** 

兄友弟恭無不度

師友外親諸母氏

等今披涛不遐遺

伏以自宗祕之陰陽故能垂裕於後昆繇梵福以 世間男女盡吾親

於此一時俱牽供

故夫近從高會逮及父母已遷神於昭代或侍養於 **熏是日追榮於上世然則奉先思孝莫如崇德報功** 

爭而與大忿逐飛走以作旁行靈風肅肅知其為神 天樂尚何免於五衰別證仙身亦還來於諸趣事戰 餘年懷正見則再返人中造重您則竟淪下地縱耽

六道之輪何當止息其有勤修至行深會圓乘想密 **饑火炎炎謂之日鬼出沒四生之境罔念超際週** 旋

濟之緣歷曠劫所有怨讎悉動解除之念今則特 契於無生必高登於上品盡大地莫非親眷等成 扳 開

命頂體常住三賽

妙法豁悟真空勿留滯於塵寰即升騰於樂士衆

嚭

勝會普度迷流原因佛日之光來赴檀家之供於聞

白主唱作

心奉供受薦某人 神儀

> 白主宣作 冗禮 供

惟

願不迷

本性承佛威光是夕今時受茲供

我佛如來有獻供養眞言謹當宣誦

施裁裁 三婆뺽 H

願因祕密 立 **差等** 永 茲學法勒 不思議熏 力機 受法 悉使做肴 供師 想 白蕉 白神 轉成妙供 音樂

施諸神衆 及以亡靈 時普資 無不周傷

一件養的 六

**慧燈散夜月之輝定水湛秋空之色華嚴萬行果滿** 

禪悅法喜之食莫不即事即理唯色唯心悉會正宗 乘入此室者唯聞諸佛功德之香作是觀者但見

全成妙供我佛如來有普供養眞言謹當宣誦

莎轉訶

**唵阿**軟囉

阿軟囉

薩縛苾地耶

罗修法供费。白言心皆關足 — 表白心脏神未諸亡量()。 接等 承法 茲法力,咸得受此六種妙供,師想法界六道一切羣生及

措意屈膝低頭燒香散華然燈奉食莫不資成於圓 行 療法悉入教門要識 事爲全歸理趣是以發心

観成令助顯於正因以如儀雖有多端若隨智無非

一念思惟如實更須誦聖人所說之典俾克符自巳三諦然則欲知斯道豈外此宗達萬法性相皆空即

我佛如來有法供養眞言謹當宣誦

得解之靈悟修行處於是爲眞示供養中以茲爲勝

布圖人 膜伽 三慕達羅 翠菱羅拏 三末曳 平 吃蘑婆,但他锅多一层,侧截 耶摩河, 稣里外底

â

偶呪 想法 財法 並籬 週大 時施 施以是呪 向兼六财皆開财三 不旋 道外 有性 施倡 必義 翠無 戀是 今果 繁誦 生法 觀為 誦動 辭學 威法 方智 大鈸 宣 蒙外 便度 乘 法無 以二 乃法 喜財 體施 是師 各 道並 法當 得施 之運 施知 解平 則方 財前 股等知名以來 皆一溥養所 表即一濟命奉 白三供之 惟 學靜事道資 **經作無況關供** 或此非前業事

題以此功德 普及於一切 我等與衆生

皆共成佛道

師升座說法要

法界聖凡水陸勝會修齋儀軌卷第五

法界聖凡水陸勝會修齋儀軌卷第六

宋四明東湖沙門 志磐 謹

汝輩六道佛子自入道揚展聞法要所謂發起指歸淨土。今後念佛三昧,求順往生法師面道場外座為六道開說法要, 正訂

O

幢旛瓔珞歌頌讚歎六廛供事互徧莊嚴一一無非瓊聞大乘妙戒無作之法乃至一香一華明燈奉食正信歸依一體三寳行大乘懺悔立四弘誓願而又

隨心而造不礙緣生若依若正若色若心妙觀觀之開發妙解達茲萬境唯是一心諦觀一心本不可得懈明法華開顯之事究竟圓融三諦之理將使汝輩

成辦仰荷如來有異方便日觀佛三昧俾於阿彌陀無非妙法然而此土濁惡障重機疏縱有進修難於

命短促朝暮不測示如是種種諸苦教人起心生大女雜沓其衣食幸勤造作魔惡分段但增業障其壽道充滿其時寒暑晝夜推遷無常其人胞胎受生男

1

心與日皆是法界作是觀者名日觀成心日觀旣爾 以具日之心想於即心之日。令本性日顯現其前惟 令向彼佛也良繇此能想心本具一切依正之法今 而作全性成修故日心作也言是佛者顯佛本自具 作佛是心是佛言作佛者顯佛從修非是自然全是 餘觀例然次觀水觀地觀樹觀池及以總觀凡此六 妙觀以爲求生之要先觀落日者所以標想西方而 化生純丈夫相其云食隨念而至珍奇美妙惟成法 苑無三惡道清淨光明其時無寒暑晝夜其人蓮華 非從修得全作而是全修成性故曰心是也汝輩六 觀三輩九品往生令其含多而取勝也又經云是心 觀皆觀彼土之依報也次概座觀像觀佛觀一 人起心生大欣慕故世尊因韋提希發起為說十六 **喜其壽命同於彼佛久長無量示如是種種樂事教** 道琴靈解此妙義應當依法用觀修此三昧是則蘇 普觀雜觀凡此七觀皆觀彼土之正報也次三觀者 三昧力繇佛攝受力繇本有功德力會三力於一時 厭惡於彼佛世界日極樂淨土以 攝之其地實池瓊 一菩薩

我今奉為六道佛子皆同一心稱佛名號求生淨生、往生彼國即心念佛慕果修因祖有誠言可弗努力、收成功於一念便可不離當處坐實蓮華不逾刹那

**順佛慈悲特垂攝濟** 

則阿彌陀經云聞說阿彌陀佛執持名號若一日二人來所說觀想念佛三昧已竟今當更說持名念佛上來所說觀想念佛三明而分四種曰持名念佛歷代賢聖於是以念佛一門而分四種曰持名念佛歷代賢聖於是以念佛一門而分四種曰持名念佛歷代賢聖於是以念佛一門而分四種曰持名念佛歷代賢聖於是以念佛一門而分四種曰持名念佛歷代賢聖於是以念佛一門而分四種曰持名念佛歷代賢聖於是以念佛一門而分四種曰持名念佛

稱名易故相續即生此闡揚持名念佛之功最為往然心修觀觀想難成大聖悲憐直勸專持名號是蘇金口所親宣之妙法也古德云觀法理微紫生心雜金口所親宣之妙法也古德云觀法理微紫生心雜金口所親宣之妙法也古德云觀法理微紫生心雜金口所親宣之妙法也古德云觀法理微紫生心雜。

上品生當不疑矣現前諸佛子如前懺悔門中二 生淨土之要若其持名深達實相則與妙觀同功上

聖人圓心大士乃至等覺尙須懺悔旣彼均當懺 。悔

**豈不咸應往生而況位在凡夫生居學地者乎我** 今

净土願佛慈悲特重攝 奉爲六道見前諸佛子等皆同 心稱佛名號求生

靖惟十方所有掌品雖地居文物之盛及人多佛 得生被國 表白為施主推廣施心發度生願白之的爾爾之即使六道念佛來生頃刻間乘實事實施實行十念法法師想六道佛子聞法之故心關證實行十念法法師想六道佛子聞法之故心關語。 言塵 威意 菩佛

之傳六根閣蔽者則所不知五苦沈淪者於茲弗覺

之常饒豈聞普度水陸之爲益至於貧窮困滯疾病 況遐方遠地之處有愚人聾啞之徒但求自謀衣食

繁纏在牢獄以被囚處卑小而受制雖存慕仰何得

施懷率六趣之迷倫陳一心之弘哲若疑若信或自 修營既自棄於良緣亦焉蒙於善利茲因齊會特發

或他咸慰滿於所期俾圓成於斯願

修齋功德 鮮白 依為 宣等者勸陳 分奉爲法界六道一 十零原生 不 切羣生下去

> 不會歸依佛法僧者代伸歸依當願 三寶慈光。

常垂加 蔳

不會禮讚佛法僧者付伸禮讚當願 三賓慈光

常垂護念

不會供養佛法僧者代伸供養當願 三寶慈光。

常垂攝受

不會懺悔三世重罪者代伸懺悔當題一切業障

即得清淨

不會勸請諸佛住世者代伸勸請當願轉妙法輪

普利法界

不會隨喜修行大乘者代伸修行當願若自若他

**圓成行** 願

不會迴向勤求佛道者代伸迴向當願普與羣生

同 入佛智

不會發龍上求下化者代伸發願當願佛道圓 成

衆生普度

華開見佛

不會念佛求生淨土者代爲求生當願早托蓮胎

句例

不會發心求菩提道者代爲發心當願一向圓修

即成究竟

上來奉爲罪障深重不聞三實法界羣生勸陳十願

用結勝綠植菩提因期心果覺

修齋功德一分奉施十方法界 各悔業因,進求解脫勸發十類表白爲施主、代爲七趣十類羣 生.

諸天道中著樂無厭五衰忽至一切衆生當願進 7 年 上 何

暴眞常早蒙解脫

諸仙道中抗志虛無。保守幻質一切衆生當願進

學無生早蒙解脫

諸福德神典司陰陽與災降福一切衆生當願進

慕真修早蒙解脫

諸人倫中求名貪利汨沒風塵一 切衆生當願進

學大乘早蒙解脫

諸脩羅中好行瞋恚鬭戰不已一切衆生當願息

諍輿慈早蒙解脫

諸餓鬼中饑渴逼切歷劫受苦一切衆生當願渴 **慢獨除早蒙解脫** 

地府主吏記注生死判決獄囚一切衆生當願執

法寬慈早蒙解脫

諸地獄中有間無閒歷劫受苦一切衆生當願罪

諸旁生中遞相吞啖刀砧受死一切衆生當願怨 性本空早蒙解脫

業順空早蒙解脫

諸中陰中七趣往來數取生死一切衆生當願不

昧巳靈早蒙解脫

十種大願威被鴻恩圓成施度 上來修齋無量功德囘施七趣十類羣生殷勤勸發

男女各悔業因過求解脱發四十八

修齊功德一分奉施十方法界 中華正統邊方遠國有道無道一切君王當願慈 一、此句

儀四方柔道奉上

正后元妃夫人釆女承事宮掖一切女賣當顧母

念蒼生德化天下

儲宮番團帝子王孫男女長幼一切貴眷當願事

上以忠長守富貴

醫專治疾下以決疑術業未成一切人倫當願爲

學情明濟人利物

恕存誠安人濟物

輔君治國宣化牧民居中在外,一切官僚當願忠

親提師旅統制邊方爲國忘驅一切將上當願軍

政修明四維畏服

策名爲臣遭聽被逐或罹非命一切官僚當願事

迹彰明得全忠節

行師失律干犯軍令遭罹重證一切將土當願忠

義在懷保全身世

經明行修隱居教授不求聞達一切賢儒當願師

道尊嚴大明素學

正意出家虔修三學道果未熟一切僧尼當願不

退初心終成正覺

志慕長生精心修煉大丹未就一切道流當願方

便先成囘心佛道

田野耕桑拾薪採果食力爲養一切農民當願地

利豐饒全家溫飽

百工衆技仰食四方勤苦無成一切人倫當願售

賈有方衣糧無乏

貨濟通豐家富國

行舟海國列肆市區所求未遂一切人倫當願物

食名逐利干锅四方奔走勤勞一切人倫當願清

心寡欲樂天知命

府史胥徒私居執事奴婢走使一切人倫當願用

攻城略地喜立事功好殺生靈一切人倫當願慈 心公忠處身廉謹

爱在懐敬重物命

漁獵屠創爲利殺害販內自活一切人倫當願感

起慈心頓抛惡業

師巫呪術左道惑衆詭祕懷姦一切人倫常願止

息邪心回趨大道

伶優淫樂豔歌媚舞眩賣女色,切人倫當願自

悔自慚敗從正業

從軍出戍鬬戰身亡濫被軍誅一切人倫當願思

悔昔您永消惡業

干戈擾亂轉徙他鄉遇冠遭傷一切人倫當顯養

值善人 提攜 全活

刀杖枷鎖非法囚禁遭罹王難,一切人倫當願得

値公明早獲原放

虎狼毒蛇羅刹惡賊風火水難一切人倫當願常

起慈心不敢加害

中藥中疊自刎自經牆壓焚溺一切人倫當願宿

業消亡復歸善道

天雷誅擊冢訟徵呼先亡復連一切人倫當願解

釋前因各求超度

怨家急取獄鬼誤此邪鬼侵陵一切人倫當願宿

善提持應時放釋

世智辯聰好事文筆毀瀆佛法一切人倫當願囘

讚大乘頓消邪見

愚騃無知鄙陋下劣不信三寶一切人倫當願深

信菩提發明妙智

四體不勤終日放縱怠棄諸事一切人倫當願持 身勤謹綜理正業

受人役使奔走道途勞苦不息一切人倫當願早

遂寬閒隨求自足

酣酒嗜色博弈遨遊破家蕩產一切人倫當願立

志保身重與祖業

水陸往來持刀强劫穿窬爲盗一切人倫當願改

梅前心重尋正業

爭財奪產被務遭議結成咒詛一切人倫當願解

釋怨讎不求加報

言語相違交爭不止競相歐擊一切人倫當願兩

意相和不成怨結

獻詔懷姦擠排賢善唯求自利一切人倫當願忠

正居心推尊賢哲

信識惡直嫉妒賢良我慢自高一切人倫當願樂

聽忠言喜親有德

惡口兩舌好行瞋罵陰毒害人一切人倫當願承

絕惡言慈心待物

癲癇霍亂中氣中暑客忤號死一切人倫當願不

失本心早逢妙治

際勞瘟疫癰疽蠱脹惡疾縈纒一切人倫當願早

值良醫養全性命

盲塞攀躄中風癱瘓四肢殘廢一切人倫當願早

遇神方養全身相

鰥寡孤獨貧困饑寒老病無歸一 切人倫當願獲

依仁賢終身給養

妒龍恃恩**驕奢淫悍帷箱不修一切人倫**當願內

夫婦年高新求子息未養如願一切人倫當願生

訓閨房守志正潔

未離襁褓乳絕夭殤薄福嬰孩一切男女當願神 **脳德男承家繼業** 

物護持延壽無病

**堕胎傷孕子死腹中產難不出一切女倫當願子** 

母兩全保安性命

不孝父母弗育妻孥怨積心離一切人倫當願回

心孝慈悔除前業

五逆十惡不仁不義不忠不信一切人倫當願實

心败革悔除往罪

四十八願宜悔業因即蒙超度 上來修齊無量功德囘施法界一

切羣靈殷勤勸發

我佛如來有果願真言謹當宣誦

**娜謨囉怛娜怛囉耶野** 那莫旃唎耶 婆路枳

訶迦嚕泥迦野 諦濕縛囉耶 **菩地薩捶野** 醛縛襧縛素囉 摩訶薩煙野 那麼塞訛帽

弭惹曳 幡枲羟 羟 三麼三麼 **迦野鞊摩闍播娜野你** 伽識娜弭秫第 努跛曬布囉臡 日底跛囉陛 襧澀跛摩闍 三麼件陀縛 惹曳

**稣頭麼弭輸陀你** 莎縛

役陀弭輸陀你輸

陀野

醛縛軃詫誐跢秫第

偈讚三實宣疏迴向此偈出神成就用嚴法身不退此心可期感到道場既屢蒙法喜之益復語吃三編舉勁饶毅 法師想 

稽首十方三世佛 三種常身正法藏

膀願菩提大心衆 我今皆悉正歸依

說偈仰讚法界三寶願於後時再垂明證茲日粵有 奉三賓某人修營法界聖凡水陸普度大齋宣行法 事今巳告圓具有疏文謹當披讀

**米說自慶傷云教白為為之人,然為學。復一人誠功德司知委文牒表白宣疏學法衆進前分讀獻狀候** 

是則名為真法供養修齊事學慶日慶人願諸聖賢讚說大乘從大悲門普度六道三檀等施六行俱成即法界理起法界心對法界境修法界供向十方佛

腸以護念

**呪姦造白言** 

有初終揆盛體當全迎送惟聖人尊居常寂本絕去清夜向闌勝筵將散備行齋事尤協物懷示多儀必

左提右擊而盡空七越之倫前進後越而優入九連來俾凡情徹悟眞歸豈無方便資之法力被以佛光

心極未來弘普度道

· 吃一麼訝羅一 學 揭叉 目我 佛如來有 發 遣 眞 言 謹 當 宣 語

法 捨法 送誦 本師 塞咒 本業轉生淨土.一切大學師想諸聖賢.各以已之時 季賢出道場外.化煉財馬 吃三編畢動 鈸囘稅座座 凡 水 陸勝 齋儀軌卷第六 衆威 馬席 莫德 不養 喜六 羅道 躍令 而其 去各

長簡易而不病於飲漏其本止存四明諸方皆未 賢衝突鬼神失多而過重有禍而無功多致道 易蘇是疏於誠敬多諸過您則求編而反禍矣幸 春交足摩肩男女混亂日以千計而不免勢遭聖 設繁文以致士女老幼粉至沓來如俗中看旗 今藏並無其文金山寺之本亦前後錯雜不見 陸儀文於之則光明滿堂緣此舉行傳之後世 武帝武帝與誌公諸師議援救之策知大藏 至四十萬罪大惡極久沈地獄無緣出職致夢 可易易舉數數舉 之見也予爲訂正 所輯儀文至精至密至簡至易精密而 不終其事而感惡報甚可懼 所繪上下堂像隨畫師 終頭緒時 相與愼之行憲三筆中錄 而啓建道場者化募資費累月累年始克成就 水陸儀文世傳起自梁武帝昔白起以長平 僧行者亦復隨意所作各各稍殊 一心易則 重壽諸梓以廣流通雖然 所傳奉爲定規頗不的 出 必 至於數數則自生夫 也 催四 明志磐法 不傷於煩 有 亦 南 。抗 場 陳 水 於 不 始 而

法界聖凡水陸大聯普利道場性相通論卷第

淨業行人 咫觀 鄭應房

堅毒忽然橫流餘困未舒陰靈莫慰每思自奮轉

皇圖善法雖多無如水陸輙依空鏡深剖微

**黎業處互殊致生種種五乘之教並皆弛廢七趣** 

稽首十方三寶尊 悉是光明遍照者

於此娑婆現華藏 層層身刹交光輝

敢祈同以大威神 聖凡無礙總清凉 加被凡愚成聖智

總論日本然一心隨緣成相衆生苦緊諸佛現身度 不離一眞顯事理

清淨華嚴海會供養雲奧一切時處輝華常在小 無所度依然平等所謂眞法界也一眞之中光明

十方十世無盡重重一念心中圓圓順現凝然不 機不信自隔眞半若大心者即一道場包十法界

緣起標出梁武水陸緣起萬法本閒用之悉應旣 散何去何從標出阿難施食緣起標出淨住懺悔

無其始亦無其終妙極天然非常非斷深深一味

考蓮師酌之大略仍古洪師演之多半宜今手眼 普益羣處梁武以降行法有人志輕以後書卷可

雖然心期不異雞園壇墠新啓東方建佛法幢爲 衆生導慨念 國家深仁厚澤德及無邊柰此墓

月

治心爲本用法乃靈後之君子莫或造次

心來赴涓埃有濟名相不空即此華嚴指歸極學

不多心口無偽一眞法界不遠能通諸品覺其不

**廛無曲無難直心抒寫執事者少神志乃清白詞** 

卷一

目 壇圖 綱要

結界 遣使 建旛

卷三

請聖 浴上堂

卷四

卷五 供上堂

請赦

請下堂 浴下堂 歸戒

卷六

誦光明偈 供下堂

卷八

通供上下堂 結願 送聖

論日此水陸大略節次其餘小月隨文自知嗚呼

長鮮以法身不受染也若說以佛度生不外一心 之妙道場法事即是自修必有人焉了心成佛乃

密身一一塵中現流轉不返名日衆生居五道而

法相玲瓏天然不隔水晶樓閣品品度通惟一堅

何暇酬應齋主張皇事儀繁述観門虗諷經懺亡 可宏闡威靈令法界含生一念囘光還同本得更 其性而存其相哉觀夫衆生事相多隔眞機大略

此一息無邊法樂非自非他幸各度心深求實濟 可也今之論本精要者仍舊文渊志勢遠池 補正 

相同付之一數今之所酌近於略也然一片光輝

卷九

者兼新義具如後文觀者察之

像式幷讚

用 通 壇 此

::[1

生了いい無知る。

壇

圖

四大大村田土西大

製

創

此

壇

第一方壇就人間房屋所宜

第二圓壇是酌古進今所立 於兩門分上下其制精通明辨則頗可行但須另 然亦須瓊外四面能圍繞經行

建壇屋矣

吾性而圖之心

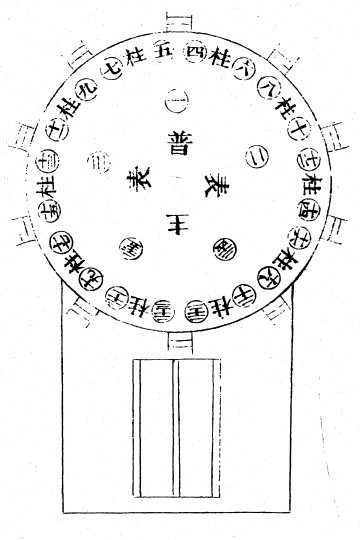
此後再立一大圓壇圖以事必必安量無涯淡故稱

此遇心力並到時頗可建花嚴機關彈指門開臭

作難易想

壇 圓 大

十燈十燈十鏡十鏡以表無盡重重之義也亭徑柱外中之五席十二二九二 左右皆燈背面皆鏡偏向內兩席之間一門一階廢其七用其三柱各偏向內兩席之間一門一階廢其七用其三柱各論日此以十柱成一亭每柱左右各一席席皆微論日此以十柱成一亭每柱左右各一席席皆微



出入由左右階左右棚門香燈司鎮餘人不得入尺以備外繞經行也中階唯眞靈出入行之主表尺以備外繞經行也中階唯眞靈出入行之主表尺面為席之外半除外尺五為亭畔倚闌中餘二尺兩柱相去九尺柱外至簷五尺此五尺中除內三丈團九丈階去地七尺亭之簷高於階一丈四三丈團九丈階去地七尺亭之簷高於階一丈四

綱要日咫觀旣集水陸諸書而論之成八卷矣客有 讀而疑之者問難蜂起一一答之

救一切道場之所宗敬今乃另製法輪徵豈能通 問發起正發起熏修極熏修故梁懺之功無苦不 問一念普觀無量劫無去無來亦無住如是了知 歸命於諸佛之師也夫身心大苦唯 徒事外壇亦無力也且三實之戒定慧至顯現於 隔事境豈通今以眞懺實之主法一人若無其人 感乎答梁懺雖住而世之禮者多成故至心性尙 中見法界實光現佛如雲集此是如來刹自在 十一何增減之有經云花廢世界所有廛一一廛 專門幸苦飄答不得解脫今以一佛土引其趨向 花嚴無量門中之一耳徒生增減豈合普心答此 三世事超諸方便成十力今之論本化上堂十席 經律論之中與之熏習觸發靈因呼而拜之正是 正普心也爲十方衆生歷劫以來泛信三寶未識 為十一席於佛僧外增標淨土聖賢其實淨土乃 入全真佛佛皆現止是賢行臣憂不普且十與 一絲生若能

> 外人天也 姊妹幷皆散失忽於曠野道路之間而相值遇瞻 云譬如有人仁慈孝友遭逢世難父母妻子兄弟 苦卓絕之願而勉强跪拜以塞責孤覓此道場內 悉皆赴感悉皆知歸不可空誦古人浩博悠久艱 **奉撫對情無厭足願行法者來體此意一切含感** 敬一心濃懺之立應體通生佛此任可肩未易實 含靈皆我眷屬能不求真光明以破其閻乎花嚴 之流俗也積劫之苦三毒爲根而癡尤難破念此

問施戒忍進及禪定智慧方便神通等如是

也第六處內壇也第七處淨土壇也第八處施食 皆自在此是花嚴三昧力故水陸道場以七處九 壇也第九處花嚴壇也第十處送聖遍往十方也 明然無滯純一性境也第二處外壞也第三處遣 今之論本處會皆十第一處一念心中諸佛衆生 現耳七處九會議本賢宗長者已廣爲十處十會 會而爲定相今乃略之何耶答捨僞依眞花嚴乃 使增也第四處淨道上虎空樓欄也第五處浴壇 一切 問勝法微妙音譬喻字相應無量佛神力咸來入

會送聖已畢重復示現瑜伽施食儀軌度生無極為第八會十方凡聖同侍道場暢行齋法為第一會十方預誦為第六會訴上堂時供浴及齋祈求恩赦爲第七會主法坐殼三歸菩薩戒為一切含靈開佛境界為第六會訴上堂時供浴及齋祈求恩赦爲第七篇第六會訴上堂時供浴及齋祈求恩赦爲第七篇第六會訴上堂時供浴及齋祈求恩赦爲第七篇第六會計方凡聖同侍道場暢行齋法為第日間光爲第八會十方凡聖同侍道場暢行齋法爲第九十方八聖司侍道場。

身時我身形量雖不踰本然其實已超諸世間所

字字發光何憂不聚摩耶不云乎彼妙光明入

以者何我身爾時量同度空悉能容受十方菩薩

受生莊嚴諸宮殿故如此四天下菩薩受生我爲

其母三千大千世界百億四天下閻浮提中悉亦

如是然我此身本來無二非一處住非多處住

於先法輪寶懺點綴於後猶爲將來檢藏之引焉

十二部誤中誤也今之論本以七千二百餘卷誦

藏事不行乃代以誦經而律論皆閣起矣且十二

星散造合規模答君誤矣本非誦經是檢藏也檢

輪一懺不亦淺乎且先時誦經雖曰良法然光明

我身外壇十二

部經本當勤誦今皆不然但奉法

部者重頌本事等也今以藥師金剛等十二種爲

**灑淨後內結界非雜亂也 內壇止五日施食亦止五日各有其節今何一律 以七答十方國土海無量無邊佛咸於一念中各內壇止五日施食亦止五日各有其節今何一律** 

爲第十會

支流宜發其第七日必多爲宣衍者以送聖後重食於三寶也施食乃大齋中支流之一專心根源 在廣流。本陸道場本是齋法合六道作人天同侍 化演瑜伽唯以第七日敷陳其事前之六日神志 原如來咸放大光明一一光中無量佛今不日日

問衆生形相各不同行業音聲亦無量如是一切 整能現海印三昧威神力今之畫輸既約其數又 全乎衆生衆生入佛則全乎佛佛形同人天人天 之形方得受人天之供必坐惡趣身於道場恐無 人下之 人下一時一一軸中以勝劣之色表厥尊卑而於上堂 中一席一一威嚴重重顯露非敢略心旣助觀力 必使勿誤其初因觀者神圓聖凡同住矣

問若佛菩薩等不出於世間無有一衆生而能得的疾傷。釋迦本師心於衆生最親一概託之毗盧未安樂釋迦本師心於衆生最親一概託之毗盧未安樂釋迦本師心於衆生最親一概託之毗盧未安樂釋迦本師心於衆生最親一概託之毗盧未安樂釋迦本師心於衆生最親一概託之毗盧未為時一之勝豈於我佛不能混法報化三身而道場勝中之勝豈於我佛不能混法報化三身而道場勝中之勝豈於我佛不能混法報化三身而為一旦汝不聞乎於一佛身上化為無量佛雷音為一旦汝不聞乎於一佛身上化為無量佛雷音為一旦汝不聞乎於一佛身上化為無量佛雷音為一旦汝不聞乎於一佛身上化為無量佛雷音為一旦汝不聞乎於一佛身上化為無量佛雷音為一旦汝不聞乎於一佛身上化為無量佛雷音為

問一切法門無盡海同會一法道場中今之飯僧

ì

度無極方與一切如來同其心體若以白金聘至 選一人以隨叩只要有心人若立位安人主賓分 生全主全賓虚設一墊於主法旁請上下堂臨時 與泛泛道場何別恐少感格也齊無其主一切衆 施不矜多財異必使求度因同主法必自發心悲 根用同九內壇樂器增減異必使晝夜音同十布 不必過多異必使清淨念同七外壇不必二十四 異必使解脫境同四主表飲食淡薄異必使感應 主之案異必使衆生心同三正度人名不嫌其多 也一主法自已發心異必使如來量同二不立齊 且汝未問者尚可踵而說之不敢苟同非日好異 心供阿羅漢不必更生繫著之想也 人異必使敬信心同八內壇事多夜行異必使六 理同五表白不必板派異必使大願體同六執事 飯用表此心比之草草一餐安詳十倍經云佛身 於三七日中精神或不能貫注無漏也今以錢代 不以飯何也答飯僧非常之大舉一之不易何況 切相悉現無量佛佛身如是佛事亦然以解脫

皆成法界也鼓鈸繁瑣不如金玉隨風佐以雙鈴 以集事日出後鎖栅門聽人於栅外拜觀則動靜 也表白太熱則專專其利則利物淺矣不限生熟 朗現三賓放光也 **疎密得所也既不多索齊主金則驕氣一除敬心** 至十三席盤東六至一十二席至一席盤盤借位 以便送聖分駐二十四盤耳西一至六二十四席 二位亦足矣十二人亦不妨空三五人位必十二 執事分費計耳能二十四人作外壇圖住不然十 臨時取知文少過之人用之儀不求美觀也多列 不可食之另作平淡粗粗取足以精心通感為急 法住心上下堂精美之供出以享大衆主表持咒 蓋每名百錢而已來者旣易行之不難多請如來 無憾彼不信入則無如何一動念已入此法界矣 所度寥寥必使一切人皆能勉力以度其親方爲 立則行法反有不入神者也第二十四席正度之 機千百同牌十牌同位不必以多金爲美或反致 時暫駐令一切人天展敬心三四五更冬夜足

時送聖戊時大衆行瑜伽施食亥時畢後 堂已時結願午時齊僧如上法未時迎至 巳時行放生末時給牲糧第七日五更普供上下 如上法第六日四更主法親配上下堂祠宣情懇 代飯第四日三更請下堂四更奉浴五更說戒第 法接見外壇人天示以法界無始終義 五日四更誦信 供上堂五更請赦是日午刻通齊內外僧皆以 樹橋第二日四更請上堂五更奉浴第三日四 第一日三更外壇滩净四更內壇結界五更遣使 之不行禮午後內壇鳴小鐘鼓誦金光懺文一遍 **已前二日詢內壇外境事集乎乃靜居一室爲** 界衆生行實相懺悔 前客再問 儀節能預知乎答何不可法師發此 心銘五更供下堂是日午刻齋僧 前一日法師親視牌軸 焉 外 出。主 適申 遍 更 安 洪 心

別二相作一

牌則十牌皆無異唯第二十四牌牌

更换百千名則牌牌異二十五部席有別則異

**旛牌畫軸皆主法之心光也但約成數十字該** 

補論日所奉者三實衆生之神明也神之所依者

**顧各有義** 時前二無後一有以備送也共五 則念佛人同入念之矣浴時焚紙粮每席十束供 满語行願品以結之羅華嚴者來同語. **懺以從容展敬爲佳不可促然第七日巳時** 除三供外七日早粥中飯香燈供之不出生也外 碟供鮮花果香塗法小食誠能通化何必太煩 別異所以寫法界之靈心也五荣五果熟作 則紅紙使亦紅紙使十牌一位合天 第四席! 之二十三不可或異此心安理得之境也 **指作條種之卷時誦治衣眞言至誠能化以爲供** 青黑洞三尺長九寸累紙疊爲卷以上好紅紙銀 壇遞淨亦繞內壇一市以示交互重重法界也實 台賢而稱二華捨人就法用通他利十一二十 衆生無惑志也 **也淨道不用仙橋之名奉聖不用過街仙之曲使** 二十五不通普中專心總中別相會便赦便文不 牌皆上畫實蓋下畫蓮華中用黃紙下堂 請與三供稱名錯綜正陪二席總同 牌 獻疏 十疏一 五色用三或象 東加紙椒再 ·再接以佛 時可 必拜 不稱 所以 应 .HI 稱請

脾舊稱符官今稱使者分上下學則官二十牌教 道場可取正度之極要者追錄陪席牌上日日香 足又奉請奉浴奉供及供使供判亦用 時獻衣帛必捕通花三枝束束如是花皆小紅千 **枝陪席位可於後一日斟酌安置若大悲力足之** 果也二杯茗飯也一碗菜也一爐二臺金錢紙緞 **璃照圓壇則燈鏡旛花衆矣供牒六香花塗實食** 則木蓬無漏三淨道旁分立提燈提爐提旛之架 **権之佐以實此乃經元** 今男女主伴文武僧俗異甚不易刻舟求之也浴 **遺軸**不必製衣蓋瓔珞冠裳衣帶甲胄等聖凡古 不以觀同相之去料異相之衣形分寄於紙緞及 主法源淨及浴上下堂亦皆用之內壇淨水杯大 壇門外通用布篷覆之觀以油紙下施欄木棚內 黑之有水陸則以陪必有真靈暢達也請官二十 盤事畢後化於棚內可也紅及矗燈皆二十四內 間懸四燈四長旛一瑠璃一歡門四浦塾二琉 一小者十分大及小以待種種用也內壇唯中 卷實 法供 第二十五席不用 此花

紙馬 濟十二爲一臟以表四十八願意宜齊之日午正 此會不限方隅行布圓融同一無礙合天行地行 **棚內二人代受之凡經藏不恃匆匆七日預日選** 出左右門所放之生置棚外主法於棚內說三歸 獻疏則如牌之數放生錢性糧錢以萬爲始加至 鳴磬勿參錯供剛免寅內壇用意旨外壇貼榜文 戒視同佛子不忍以惡道待之也蓋夜六時然香 太敞不如夜之神靜也下堂不午後食既受菩薩 **僧服一人於門外施之上堂本可日中奉供恐氣** 盤備油紙晴則可省齊僧代飯以錢三十六為一 官十牌總別齊書而 地府於一位請下堂方得玲瓏於彼乎於此乎 **軸**左右各明一慈愍燈外壇前備布**逢紅備蘆席** 十方有心人各處看誦書明經據寄壇囘向當知 上鳴聲香燈一拜取出付棚外齋正門放生性糧 十百倍亦無礙也其齊僧放生性糧錢皆置曾供 通之赦疏十方外加一 切不用施食壇對面供面然大士及寒林 同式以十表無盡者矣紙像 中央即本世界主也 鬼

倒於總別同異成壞之六相得廣遺妙認影迷頭 有聰明美秀富貴吉祥貪此小甘悉歸大苦莫不 浩渺劫波沿洄生死無邊劇苦致足哀矣縱觀四 不覺亡失真如迷茫於理事成顯隱奪之十門顛 交参涉入而圓通豈明暗色空之偏倚其奈忽焉 伏以清淨本然無非解脫妙明眞際全具威靈本 以意旨上達內壇三寶一切聖神無量真靈座下 藏何依嗟羣類之可憐對眞宗而不識乃宏正教 薩相懷夜叉心破法破僧非魔非佛如斯不幸含 失本願逐境迷心退入小乘甘趨魔外甚至現菩 感恩懷怨引毒招殃誤事傷生背第一義更有忘 或有久修大力尊特神天結習牢强不知選返或 無正見那師黨伴煽惑迷茫錯入魔機終淪生死 惡趣中無量來生展轉淪胥靡有底定雖或暫寄 東土雞園水陸內壞奉佛修因菩薩比丘某甲謹 人天逢綠受報帶苦造業不久還沈縱有修行多 花嚴法界娑婆刹土一四天下南贍部洲

> 安啓眞壇統水陸虚空而度脱無邊合仙儒佛子 一致齊一際盡與多生新眷屬同來大會普光明 法味滋神妙音開悟既從容而變化遂環衛以周 法味滋神妙音開悟既從容而變化遂環衛以周 。 一與冥通法界龍藏光輝深街實願網花 一與冥通法界龍藏光輝深街實願網花 一與冥通法界龍藏光輝深街實願網花 一與冥通法界龍藏光輝深街實願網花 一數

榜文 的加水陸 蓋聞一虞流露具衆生諸佛之因萬法圓常表解脫慈悲之用羣機所在法會乃與今有華嚴法界娑婆利土一四天下南贍部洲東土雞園菩薩比丘某甲等為啓建道場聖凡普東土雞園菩薩比丘某甲等為啓建道場聖凡普東土雞園菩薩比丘某甲等為啓建道場聖凡普東土雞園菩薩比丘某甲等為啓建道場聖凡普東土雞園菩薩比丘某甲等為啓建道場聖凡普東土雞園滿於中參酌儀則一心奉請十方法界四聖六凡萬德萬靈光降法會憑仗四衆先期預日諷於中參酌儀則一心奉請十方法界四聖六凡萬德萬靈光降法會憑仗四衆先期預日諷於中參酌儀則一心奉請十方法界四聖六凡萬德萬靈光降法會憑仗四衆先期預日諷

界怨親等益恩有咸資深償我願滿足而 共伸囘向佛法僧實天龍鬼神次復普熏遍周沙 無虚盡

攝他方象通而並濟仰冀三尊永鑒萬聖垂光宏

開度利之門大慶無遮之會身身雕障刹刹 長承慧日之照臨同被法雲之覆護本壇據此四 融。空

心現一 獻疏 衆來詞。合行榜示。須至榜者後加幽縣 年月日榜 極無邊之妙深深齊現密密咸昭今此華 佛之

啓建道場望凡普利 圆成法會具疏陳聞為因 殿法界娑婆利上一四天下南贍部洲東土雞園

命十方常住無量三寶水陸大會幽顯聖凡同展 修齊四衆弟子等為所心願熏沐焚香肅恭歸

慈光證明微個伏以內申誠意不以今某年某月 某日爲始開建道場至某日 心奉請十方法界四聖六凡萬德萬靈光降法 滿於中參酌儀軌

> 會憑仗 論咒無量靈文七千二百八十卷項禮法輪寶儀 四 衆先期預 出國語電 藏大小 部 經律

**企齊開寶潤之光明勝會沖融大慶法筵之成就** 次復普熏偏周沙界冤親等益恩有咸資靈因滿 **办以上合集功德共伸回向佛法僧實天龍鬼神** 果淨濟二十餘席並普供大席金銀緞匹隨席滿 並行施食放生齋僧念佛諸品法事修設山茶時

修齋四衆弟子疏

淨塵毛之細障式垂飲響永護含靈年月日奉佛

而不滯境心交徹身利玲瓏廓清羅穀之餘昏偏

三尊鏡照列聖珠聯靜含水月而非空妙現燈雲

字於今某年某月某日爲始於某日圓 并 。軌 水陸道場聖凡普利事恭伸情個伏以 東土雞園奉佛修齋四衆弟子等并諸眷屬為建 請書 諸眷屬盡虎空偏法界十方常住一 一心奉請盡虎空遍法界十方常住一切諸佛 花嚴法界娑婆利土一四天下南贍部 ·不出一百 和佛誠意 切尊法纤 滿多附儀

諸眷屬盡虎空偏法界十方常住

切賢聖僧弁

伏以此 都府應 幷諸眷 界住 **幷諸眷屬為建水陸道場聖凡普利事恭伸情** 子等具書奉請以 界護法護國諸大神王幷諸眷屬發揚水 仙宗雞園妙會人理真仙并諸眷屬十方刹 日川 至教製像立法。諸大士衆并諸眷屬惟願不遠本 入法界為民立極一切通儒并諸眷屬十方法界 諸神上首諸天上首秘密顯現無量真靈幷詩眷 諸大明正光明會上二十諸天并諸眷屬十 。屬 大下南赡部洲東土 上善人,幷諸眷屬華嚴海會十方來集深入法界 眷屬安樂世界主伴 誵 眷屬十方 -方刹海深 凡 。满 一百字 不 夫地混 羣機 屬十方法界諸 参酌 儀軌 光臨法會年月日奉佛 法 加雜部 入法界 。界 堂上 於今某年某月某日爲 傳 心奉請十方法界 雞園奉佛 重重九品蓮花淸淨海 持 凡夫仙幷諸眷屬 上極天宮下窮冥界文武 華嚴 IE 法 切禪仙娑婆震旦 干 法界娑婆刹 宗誻 修齊四衆弟子 修因四 祖 諸 師 凡夫天 土 陸 始 僧 方法 深諸 於某 衆弟 流 土。 南北 **幷諸** 。個 等 pq 深 通

洲東土 法會年月7 之身并諸常 請使牒 九種有 位之靈 纤諸眷屬以下列所 膱 獻受苦衆生幷諸眷屬十 **幷諸眷屬十方法界無間** 方法界依地 界勝劣精靈無量 諸眷屬· 主件并 聖凡普利 III 十方法界四 諸神。 滿仰 劣至 諸諸 偏<u>乃至當機</u>。 一大士等下堂 纤諸: 勞使 雞 **幷諸眷屬惟願不** 無財 十方法界 諸 眷屬圓 事 。園 華嚴 。日 依水依火 眷屬 奉行法事此丘某甲爲建水陸 屬十 者即持請 於某年某月某日 奉佛修齋四衆弟子等具書奉請 食 趣 法 諸鬼神紫滯魄 所 滿道 界娑婆刹土一四天下南贍 一非人幷諸眷屬 。攝 種 方法界金銀 受度之靈某甲則云盡度空逼 漏薦 真法界應現當機受度之靈 諸 種 人最極有緣依戀道 依 場上下八方稱心量處奉 阿修 諸 書奉請 迷 方法界六道生死中有 有間寒熱遊增總別 風依木依空 。根 本性 羅幷諸眷屬十 某甲某甲某甲某甲 基温法界二寶 墨米. 一道 上遠則 云 盡 盧 宏 開 游 切人 銅 啓道 魂弁諸眷屬 速赴靈機光 鐵 十方法界高 、米弁諸眷屬 諸轉 ·巨細旁生 場至某日 輪 場陪 道 方法  ${f E}$ 。瑒 饉 部 幷 地 + F

甲具牒奉行行地行地府 捷疾持符使者,準此年月日比丘某下堂则云天 捷疾持符使者,準此年月日比丘某等降臨道場爲此具牒,須至牒者 古牒,云莹明

以 東土 赦疏 寄位之身而衆生皆我佛世尊獨一之子既大悲 長春深尋雜趣之本原不外此清涼果海融入如 樓閣之雲地皆微動品無量清淨醍醐之味天亦 十法界勝劣諸倫等心奉請同赴道場法會瑠璃 之神用不遺於一夫而盛德之威權可總其全量 來之妙定全消夫隔別枝歧況天王多花嚴菩薩 影事不隔纖毫瓔珞光嚴齊涵妙相融十方度空 令某年某月某日開啓道場於某日圓滿 帝釋尊天王 陸道場乞恩普赦事 一雜園奉佛修齋四衆弟子等奸諸眷屬為 花嚴法界娑婆利土一四 一陛下恭伸情懇伏為 一心上奏 宮梵則 天下南赡部 内 中 時 大 門 一 同 被 王 尊 天 天 夫 於中 洲。 建 不 釋嚴

恩佛弟子 放使牒 等不勝感激之至爲此具牒須至牒者 雲含識者悟根塵之消落奉佛修因四衆弟子等 體佛意風行雷動奉命者無頃刻之羈留吐月流 嚴官大梵天王忉利天宮帝釋尊天諸關下四衆 **教仰勞使者即持赦疏迅速上奏此界他方妙莊** 某年某月某日開啓道場某日圓滿今當乞恩普 洲東土雞園菩薩比丘某甲今因奉佛修齋四衆 不勝激切屏管之至謹具疏以聞年月日修 其圓 界他方梵釋諸天捷疾持符使者準此年月日此 弟子等幷諸眷屬爲建水陸道場普利聖凡事於 。種 。鎔 何堪 子等誠惶誠恐稽首頤首具疏 法輪轉 花嚴法界娑婆利土一四天下南聯部 ٦Ţ, 乘律相挫抑其真因伏乞天慈深 而食輪將轉方以一味菩提速發 右牒此 変え

丘某甲具牒奉行

德圓滿事某等以今年某月某日開啓道場行諸東土雞園奉佛修齋四衆弟子等為水陸道場功判牒 華嚴法界娑婆利土一四天下南贍部洲

千萬泥犁三惡道之倫成百億金師

一毛端之相

天上人間雙解脫金鎖開而鐵鎖齊開寒冰熱

火

. . . . . . . . . . . .

i

是用上叩天門鴻恩肆赦下行地府鳳韶分頒俾

披覽諷誦龍藏大小乘經律論咒七千二百八十 法事於某日圓滿於中憑仗十方人力先期預日

卷頂禮法輪寶懺并行施食放生齊信念佛諸品

法事修設山茶時果淨齋二十餘席並普供大席 金銀紙級隨 院滿 **分以上合集功德用伸囘** 即云所有地数能補生

實道

可設

官準此年月日奉佛修齋四衆弟子等具牒告聞 至爲此具牒須至牒者 處分以成圖滿功德具慰心期下堂疏文實緞等儀敢其神聰如下堂疏文實緞等儀敢其神聰如期式或有應經主司照驗之處神 右牒 下三 堂界 文功資德 勝感激之 司司 上判

盡虎空遍法界三寶聖衆乃至大士等

娑婆震旦東土雞園奉佛修齋四衆弟子等具 度某甲某甲之靈 **基**度空逼法界六道七越勝劣諸倫乃至當機受 娑婆震旦東土雞園奉佛

**濟四衆弟子**等具

使者際籤 某某使者進此 比丘某甲具

云助

法表

聲運想

表我佛如來有淨三業眞言謹當宣誦

主以 助正

此他 修齋四 界方 則則 **装**十 婆方 一衆弟 子等 妙莊 具 嚴官大梵天王玉 天釋 宮即帝政 釋切 天利

下玉

子等具

判官牒籤

某某

判官準此

奉佛修齋四衆弟

法界聖凡水陸大齋普利

道 場

性相

通論卷第

法界聖 凡水陸大齋普利道場 性相 通論卷第

币壇 外先 壇灑 巳淨 拜并 微至 內內 <sup>瓊</sup>克 結外 界面

淨業行人

咫觀

鄭應房

結界外 第 日四更主法二表入壇

擧主 表 鈴振 云法 十方法界諸佛法僧二表 常拜 住起三 訊問 篒 芽胞

云正

念之失宗遂千般之隔妄敢清意地寅畏恭欽閉 法性湛然本周法界甚深無量路絕言思為

啓道場聖凡普利加持密語復本心源 表凡 爲呪

唵 隨和 薩 一个 一 網 婆縛 **陸婆達摩** 

薩網婆縛 述摩含

云正 交暢衆無譁仰憑密語爲加 表 王宮必有神明來宿 神 王承 佛 刺 常於偏界護伽藍唯茲清淨 衛此日度與平等供 持锐慰神 心增勝力。 法音

云助 南 麦 無 我佛 曼軃 如來有安慰諸神 沒稣 喃 恠 真言謹 度魯度為 當官 誦 地 尾

娑訶 鈴磬

云正 皆法 表慰師 喜想 水伽 振鳴 顧藍 守諸 護神 戚

等 此 供 法 香生處從清淨 界普熏密語所加施 心燒之一 心偏 九衆氣皆足與平 滿香主 問法 訊上

云助 表 我佛 如 來有然香達信員言謹當宣 誦

廠 什 伐 唻 1 末尼 阿 鉢 囉 旬 IE 蘇破 囉 尼

毗 训 知 彪 此 心香振鳴無雲鈴磬

云正 三进 表 資師 之指 經典所在 通舉 達想 即 信此 如 水舍利 不用無 之身執 遍法 界 道法能

宏必

德僧 持堂宇固應光潔今則將開勝會永異他時自非 伽 之土调 唯 弦 處具有三尊天人常起

勳 界以 妙香熏馥於空中淨水灑清於地 加威豈卜修齋之如式恪遵至誥全策奇 上凡屬方隅

> 更召諸 同法 臺於法座萬億幢播 觀將見瓊林風 茲淨想之所成悉人純眞之法界助表 之所悉同城壘之 聲號云 神冀肅靜夫壇場俾驅 心奉詩 動玉 堅雖密借夫真 如來化 而交擁百千位樂以駢羅惟 殿雲披懸寶葢於居霄衛花 現间 除 大魔害 滿神 實 既彰 通大機 此 手 妙 跡 用

降道 金剛聖者纤諸眷屬惟願不違本誓哀愍有情臨 場護 持 結界順 鈴磬

表主

云正 表 我今奉宣 本尊真 同助 云表 唯

恠 醯 摩尼 佛舌屈聿 微吉微 摩訶鉢囉 那 很 那礙 重 加 護 祈 吻

犷

吻

深暮 屈 主 件件 吽 摩 泮 棲 泮 泮 腌 泮 泮 急那 没河 振鳴 E 鈴樂

降法 入師 道想 場聖 正者 中威 向儀 而量 立眷

論 ,日 無存措施文具復何 此 觀 想乃道 場之要捨 益哉十 此 則 方開 無以 以爲道場矣 七同

流 也

.IL

化現娑婆勤修此會勿令第

一義敗於庸容

碌之

表主 同法 聲執 請爐 心 奉請 大威德大忿怒甘露軍 楽利

大明 主并 諸 惟 願 不 違 木 哲哀愍有 。情

道 過護持 結界 振帽 鈴磐

唵 云助 表 我 盧戸 、今奉宣本尊眞言 盧 底瑟 HE 願 盤陀 垂 加 盤 頀 陀

F

阿

那

阿

那

阳 密 呷 帝 鳥 牿 合二 垿

表主 屬法 同法 降師 聲號 入想 請爐 道聖 云二 場者 — 住威 立儀 左無 进量

王天龍 八 谣。 心奉 幷 諸 眷 大梵 属 惟 天王帝 願 不違本誓哀愍有 釋 天 王護 世 四

表主屬法 险 云正 臨降 表 我 道 今奉宣普召請 人場護持 結界 振鳴 Λ 部 鈴磬 眞 言。 願 垂 加

蓬

同法降師 潛執 入想 薩 請爐 道天 云二 場龍 住八 迩 立部 心 那 奉請 右無 M 邊最 眷 此 阿 那 住處僧伽 利 **沙河** 藍內護 振鳴 鈴磐 正 法

我今奉宣召請員 結外 言。 振鳴 惟 鈴磬 垂 加 涟

云助

表 守 。者

衛

道

少場護持:

藴

德

大

。神

幷

諸

。屬

惟

願

不

違木

警哀愍有情

道法 

場師

門想

首伽

住藍

立諸

兩神

邊至

衎

胂

泇

哩

哆

艃

怛 他 訝 3 ÍI 振唱 鈴磐

> 云正 勇 表 銳 咸 來 耙 講 持少 已荷 緩須臾奉行 臨環衛道場 治界服 如 雲密 鈴磬

布

心 進

兵想 仗無 環量 列金 四剛 方天守神 護道場 內諸 外眷

云正 各法 表 嚴師 衆 先結 威神梵王帝釋四 地 方 。界縣 鈴磬 恭白十 天王八部天龍咸 方三資衆 護 明 念於此 王

穢

跡

満 淨光明 同 佛 刹

將修平等供要令其地

異常居仰憑神力爲加

持

云助 表 結 地 我今持誦吉利 方界常願 此 地之下深百由 忿怒眞言加持 旬 淨 水散 加 淨 滩 琉 璃 此 。地

無 垢 穢 多此 徧呪

廠 枳 里 枳 里 跋 折 羅 跋折 里 部 詂

畔

胜

云助 云正 淨二 表 增表 畔 之於 次 陀 內誦 結 外睨 方隅 悉遍乃以 界 合二 泮 振鳴 振鳴 復雨 鈴磬 位手 鈴夢 少棒 立一 . 法水 師盃 隨以 前水 言周 顧問

想灑

表 我今持誦 金剛 部 心 員言加持淨水散灑 四 圍

堅 固莫犯 縛 七此 遍咒 須 諸

方隅界

當

願

此

道

。場

周

Ti

79

。方

如

金剛

城

日曜 地 勒 泇 振鶴 给给

唵

亿 表 滩表 次結虚空界順 喧於 內誦 悉咒 温時 乃各 復以 鈴磐位所 少手 立摔 法一 師水 險盃 前以 言水 顧周 想問

地普

召諸

神

行

界

法

用

净

於

此時

虎空界。當願此空之上過百千由旬香雲普覆如助表 我今持誦蘇悉帝眞言加持妙香熏馥空中結五 次結虚空界縣勢

大寶葢此呢須

曳 入縛曜入縛曜 畔陀畔陀 欹火縫歌那 晻 素悉地 迦履 入縛哩軃難 那牟謨羅軃

虎許拯殺

云正 然二 表 後表 佛刹 正農 一來結界作法已成 立然 有大光明堪奉聖人宜開法會願諸 瓊手 前爐 向香 外且 立誦 使且 熏行 上下四 空模 中道 法場 方廣博殿淨 師內 随外 前各 賢聖 前題 如 想學 諸

就法 干 手爐云 光王靜 道 湯 無使邪魔有所干犯嗎 住如 恭聞聖觀自在於過去時 來爲說廣 大圓 **浮磬** 水振 滿 無礙 并鈴 始住 大悲 大將 初 杯小 地值

表主

莫可稱 名阿 陀羅 伽陀 苦無所 尼令與衆生作大利 **嘆我等今日開建道場修平等供先於** 切諸病 不懷諸 無所 佛 國土無不得生功 不治是故誦 益。 當知 此 。呪 循如 此 **脱者**二 急巍巍 7.妙樂 此

Ē

.....

ì

表同聲請云 一心奉請千手千眼大慈大悲觀世音主法報爐二 一心奉請千手千眼大慈大悲觀世音大難思將使衆生俱蒙解脫職勢

降道場加持淨水鴨幣

自在菩薩摩訶薩に

惟願不違本誓哀愍有情臨

大悲心大陀羅尼願垂加護縣聲云。我今持誦聖觀自在菩薩所宣廣大圓

間法 同衆 光師 聲鳴 入想 念大 魚 此大 水士 中端 悲 以處 完晚 彰道 膀場 訶暹 用放 鴨至 眉 磐末 振句 鈴娑 振鳴 口此 備大 分杯 作水 小要

。業燈 論 日 一鏡重重一片輝華熏凡轉聖光明 此 時 大士居中穢 跡 金 剛 何 在當知 決定不可 真 杯九 之分用

之壟則菩提眞印亡矣十方龍天能無悲愍況復然而不識嬪山空手不亦悲夫至於以此爲名利滯第一何存故不悟六相十名於佛富貴境必昏託之於不思議也入道場者當觀第一義於斯尙

如來

表執爐云 \* 恭聞聖觀自在爲諸大衆乞請釋迦|

正法

表主 悲心 法施廣度羣迷馨法界中成蒙解脫騙 響方賢聖無不雲臨六道羣生無不奔赴助 令使功能倍復增勝然後以此最勝法水偏應道 神行 業身壞命終墮諸惡趣以 此二 時各伸右手以 煥發當知此地即為淨土當知 場及以內外是處非處若根 誠恭請十方毗 我等今者開建道場修平等供先於此 諸惡報捨所苦身生極樂國乃至菩提不不退墮 身上及以塔墓彼諸亡者應時即得光明及 大灌頂光眞言若有過去十惡五逆四重諸 尊爲說十 所說章句 結界法用爲嚴淨今復恭請聖觀自在以大 一七遍經耳根者即得解脫若諸衆生具造惡 心奉請 方刹 虚遮那. 重 摩清淨蓮華明王之頂同說不空 ct 加 十方利 法 如來以灌頂光加持 水增益勝用復於此 切 此眞言加持土沙散其 毗 處遮那 土 若塵 此 切 即 進 毗 如來皆同 地普召 轉法輪 庿 念表 霑光 。身除 。罪聞 大開 那 此 時 不 。水 明

> 云助 表 持 我今持誦 水塘 鈴磬 毗 | 盧遮那 如

唵 真言 願 垂 加 護化此 温咒 須 來所說不空大灌

頂

光

頭 摩二人縛二曜 **歌暮伽** 廢魯者那 跛 ·囉韈軃野許 摩訶畝 涌表

罄水

振盂

鉢

羚

眉法 間師王想 論主頌日一念心十方佛拈得起來即此 落枕華紅香雨霏霏不可極 一毫光入 此水中 以道影場 勝共 用放

云正 炭 。淨 心無不光潔乃至遠及界外往來之人身 隨水所至皆成結界當願 今以此眞言淨水散遊此 我等度誦眞言不違法則加持淨水有大力用 食職單辛或故或誤概入道場以呪力故化爲清 此力放一一 根塵無不清 切邪魔及闡提者非毁三實好作留 請諸佛菩薩明王尊天各以 出生無有限量行法之人承此 浮執事之人承此 地道場內 此處道場香華 力故 外中 (威神 衣不 飲食 難 土四 力战。故 以 加 身 承 被 R

唯願不違本誓哀愍有情臨降道場加

爲普利助 力故 咸 1 含表 道 更 絕 若 衆力同 灣 若謗皆得爲緣 師員 言散灑法水周行 凡聖雙融方

云正 表 學表 罄內 位魚 繩佛 云乾 振瓊 表引 净位 南 鈴鳴 白磐 出前 先次 禰同 侯鳴 無觀 浆剂 問表 門拈 出版 世 訊白 一香 断新 主執 人各 福此 書 法水 領執 。薩薩 上特 後次 路一 道用 問主 次小凯法 提水 挨小· 深杯 各就 燈杯 周分 汎 乃水 尔 開訖 限 侧守 **遊佛 次**旃 淨天 提檀 門瓌 訊二 出表 

云正 爐正 擇 泇 如 來釋 迦 如 來道 下拜 埸 立起 開訊問 於 振順

圓觀一

切聖凡皆以無所

依

而

爲

愛聖 處法筵證明功德今奉正法修建法界聖 大齋普利 歸 一個願 命十 道場茲當開於有意數官三寶光中希 賜慈悲哀攝受仰所三寶不捨慈悲高 方調御師演揚清浮微 九小 注言 凡水 平 陸 乘 鈴磨

示主 云法 衆生從此門出歷千劫而不返其於 宜 法 界於 既發大心同裏勝事當明宗旨成就道 眞 上映現重重 理 事事 。理 無礙無 場 。礙 何

一期整整

振 接 **给**意

起三拜鳴

絲大悲開 齊現非生非佛即有即無理全在智境全在心。 土諦 觀 1 相 深悟職微一念光中炳 然

本位

不離

於平等中現別影故何謂 名爲四聖天人修羅旁生鬼獄是名六凡聖入凡 示有所依佛眼 水陸二攝餘 身心為正世界為依依處 Im 佛衆生真 映 作凡凡入聖而映 四處聖不 故 何 謂 可名住於無住悲 作 聖 水陸舉聖凡之依報也。 凡佛及菩薩綠覺聲聞 有六地水火風空木 聖如秋水碧 如朝雲紅 心映現

。依以 方如來皆奉齋法所以然者一切衆生皆依食住 午時佛隨人天食時受快子前午後不名爲齊十 力呪力。信戒進力於一念中圓應法界則無邊全 重樓閣之雲妙實六塵而爲供養發大心者以 示受菩薩供與十方雲集之衆現等虚空無 聖人悲愍影現世間入種種道場示受供養佛 無礙境不 妨依故何謂 大齋天上卯 。時 盡 Ň 既 間 重

。供盡 是爲大殤衆心融 夫圓 **餐月琉璃牟尼珠網以** 成法會而於齊相事不偏廢體大相大用大 一能普現於一一微塵中一 不辨純 此超勝供養聖 陀應供特 。動 尊豈徒羅 遺 雄

心不

衆妙

涵

普利聖聖交惠發生妙種於第一 。漢 。佛 無 世 聖 ·IL 義首重慈悲 同 供 。故 何 戒

相圓 落根 然而 塵化爲 點滴 明 法光流 塵 毛皆歸海 一味情量 澗 中 間 既盡優入眞半十鏡交光 即 亦 縱橫都罷平等現前消 有 彈偏 斥小歎大褒圓

事 神說 布大 宜衆 加出 敬道 畏場 事此 學結 鎖界 之處 天

名

德吉無不

利是

**眞道場落二落三非今日** 

云助 唵

## 建 旛

日 Ŧī. 問 道大 更 場旛 四年奉使 字燈 空者 焉具行<sup>强</sup> 足十立 牌於 -門 奉首 天供 行品 地具 行六地二 府案

爐正 凯主 云表 鳴不 云表 鳴法 上牌 執 磨到 寫页 振拈 水備 至 鈴香 陸 心 歸 命

方法界

佛

法

。但和秦

常

實

爐助 鄭拜 香氣 振但 鈴問 初 。騰 心懷妙達不居三 一際能 遍 方 衆

生於

此

M

震路佛

聞之而加護將期勝

益再

誦

临 云正 表 我 伐 傈 如 來有 摩你 然香達信眞言謹當持 10 **鉢**囉句吒 穌 誦 破 誦遂 W 云焚 尼 香

> 毗 泇 知 徘

知暹 生滿振鳴 歌法 鈴夢 喜界 心一

置正 切法 凡表 凡師 。垢 上以 感聖招賢 合分 悉此 掌出 皆香 涼増 白小 覺雲 云杯 極 座 水 上之光殿 資器 心之光明含十方之法界 神 統 及靈源疏 方隅

而

淨潔遠

塵

。淪三加

秘密

表 我佛 伐 什 隦 如 來有應淨員言謹 赊咩 那 変 當宣誦 悉 哩 壓 叫

云正 到正 表 處表 振鳴 嚴麗 鈴馨 伏 以 淨淨 光一 覺皇憫燄 明周 即法 成師 結想 口之徒 界水 肵 初 令奉射

梁帝

感

鰰

地以 之夢遂致修齊雖略聖水陸之名實普供聖凡之 **梁所謂於三尊則加敬言羣品則興悲極上天下** 無遺何

內典 故 恭按鰻科開勝會以濟迷流固自專於主者 兹託事於多儀必使成功於大願今則 仰

。修

彼界此

疆之有閒

凡居異趣

咸

示

奉迎 漢聞 m 卽 王 振鴉 鈴磬

同助

念表

遍

法

界

m

通靈

感實有賴於使乎爱恪意以

同法 請爐 云二 心奉請求 神 通 自 在威德難量十方度

疾持 符使者并諸眷屬惟 願不 遠本哲哀愍

情此日今時光臨法會馬 鈴磬

表主 同法 方天行捷疾持符使者地行捷疾持符使者地府 捷疾持符使者并諸眷屬惟願不遠本誓哀愍有 心奉請神通自在威德難量此 界 他

。 情 此 日今時光臨法會職 鈴磨

論日 於一人故合十餘席下堂統以十書交付三 凡所正度當機之靈不定在於何處不 定限

邇 決定必無舛遺也

临 云助 我佛如來有召請真 布 幝 迦哩哆哩 言謹當宣誦 怛 他識多 HK 振瞻

鈴聲

云正 屬法 表 從師 空想 而使 來者 依各 位與 而百 立千 眷

之間 强不息得一以神用之則衆威而不 雲擁旌旗風 冀暫駐於光儀將委宣於懇欵恭惟 行 部曲彷彿九霄而 **猛霜襟默識** 使者 徊 自

下徘

四

座

既經緯於萬方玉趾遠騰載馳驅 於億利 庸謹 奉

非借 詞之識矧多專對之才今則聖 使 人何由 · 遍達 故於此際奉召諸神諒在聰 凡異念幽 題殊途

> 明 必 能 知 奕 捩赡 鈴葉

云助 表 自在如是則六塵互遍三德常融微妙 是心作食全食唯 心葢由體用不殊

故得

卷舒

羅尼加持 法食悉令周遍

乎法供我今持誦無量

一威德自在光明勝妙力陀

無盡。

用憑觀法冥同咒熏將善導夫事

**難思出生** 

儀俾圓成

製謨薩縛怛仙門 孽跢縛路引 枳帝一吃二二

鉢 深解 件 四 引 ) 探角而十四遍,况单、确 妙

上面

食正 供法 白表 一師 四云 妙香芬馥定一時奉上無所乏山 少種

以法供養乃宣密語用速至神少賜從容特 行 之華初發實相之果已圓 妙香芬馥定水 澄清明智慧燈具禪悅食因 有能 如是諦 観則爲 垂飲

陥 **饗我佛如來有獻供養真言謹當宣誦** 誐 握 三婆縛 縛 日曜斛農勢

現

少主 前法 時法 諸師 白振 神想 云鈴 散此 饗供 凡 . 莫獻 聖體同悟 不事 敬充 倪足 迷心異今此修齊

赴 感 之不齊謂 三實諸天之居固 一念而 M 致 。請 可格 或

若雜趣旁生之類有屢呼而不聞蓋 惡業重 Œ

吉留 曷通施者之勤劬必須空靈一際十方不隔於承 難 丽 邪 見多者自為障礙 非賴使

云正

表

使者內

修

菩薩

行外現神

王身

披金

HI

而

端能使妙用通神萬化全周於法界上上品善法 俱時 融 下下根業感拘緊應念開 E 舒 悉 使

奔越一班令退縮如是則天人修羅之類鬼畜泥犁 光明 自

化妙遇良緣冀善用其聰明能 之倫借一時津濟之功解億劫輪回之苦丕崇至 圓 成所付此不踰

頃刻偏遠緘封知禮者運寸心感之而必來迷文 者 命上首呼之而即至佛國天宮之異處各謹攸

。司人 寰地府之殊途分當其任昏沈無斷者 物之

理道頭鈍不醒者攝之以威神盡數而 主所有微意具在疏文別命披宣試垂釆聽 來無 解瞻

宣正 空表 鈴振 行宜 牒上 . 助堂 表疏 宣助 天表 行宜 等下 次號 第正 學表

何請 H 乎果能 下 堂 ġ 請何不見其來果不 類亦在請中人何 來何 以請 用空請 手人以 以

例 亦 爾若 。剃 阴 刹 此 然刹 機 可以 利皆然以例七趣 無憾不然空頁道場也 趣爾 趣

> 言謹當宣 誦

須善爲辭事有煩勞理當攀送我佛如來有奉

通威容儼日出之光神足擬天行之健幸無廢

命

**驛路增輝乘鬢馬而鸞鈴振響不速而疾有感斯** 

恠 麼訝羅 穆 羯 叉 H 振倜 鈴葉

云正 表 歸 來遣使禮 依佛 歸 畢煉 依 。法 歸 疏 化 依 財用助 。僧 歸 依佛 使者雲程遍周沙 法僧三實已竟

和 南聖衆職 鈴磬 實裝定疏 纸牒 位

的主十法 不受通命 建卸行 **案對** 燭處 緞牌 供另 品設 全-

-法 方師 聖 辽 問至 世想 凯潘 界便 光臨次召六凡而 云案 來 遣 使 禮 赴會 畢茲當升 竟懸 旙 揚

先迎四

內身 瓊至 使

白

來懸

心旛巳

竟無限

良因恩周沙

界和

南

云表鳴主案主云表 罄法 前法 主拈 法香 問問 三表 訊訊 拜白 囘轉

白 使 事 。单 水 陸 揚 旛 恩 周沙界 和 南 聖 衆 出問 療訊

界 聖 凡水陸大齋普利道 恎 相通 論卷第

法

. . . . . .

# 水 陸大齊普利道場性相通論卷第三

# 觀

必光 儀不 頭閣形如 以以 安行 不明 而隱 橫之 正是 三潮 位至 浴 可熏 不布 木共 方巾 物腦 也瓊 少煉 妨下 縛淨 有長 和鬱 燈前 也成有以定道飛尺之金前案 熟 旙几 橫用 來餘 盆納 後上 路有 迎承 木新 椅盆 中檀 二供 天壇 奉之 兩布 帳徑 白末 浴旛 燈扶 事搖 柱為 架池 條池 外六 次而 貧動 埋之 單徑 盆中 垂供 爐往 其陪於在於一外再帳浴大府 中位地內池尺青安有畢丧人 一無旛坦外餘巾一鈎扶白護 類燈 架階 每池 十盆 鬚架 次一 有盤置下池以條盛池邊架架 **黎奉 布棚 一木 兩熱 盛淨** 次先 從送 上內 大為 池水 温道 主一 此之 恐兩 几之 皆亦 水再 法人

#### 第 日四四 更 Ħ. 東

儀明 論日 表覆 具足如此 浴池 分二判男女也 勝也 妙自 不往 及女 資取 萬衣 分彼 明 之此 一相 生諸 見印大 伶男 體 俐女 無 光初

何 之令則固 ፟/妨破見然奇特非奇特而平常亦非平常也**噫** 如是矣丹霞劈佛南泉斬 貓既入大同

一碗 悉心示現有威有儀合凡聖之通途作古

### 知 者幾

逃正 同法 偈表 聲師 日報唱入場上 妙香起處無所起本來無物即真空太虚 至心歸 命十方法界佛 法 僧實 磐一 振拜 鈴鵬

感格真靈矣

云正 麦 我佛如來有然香眞言謹當宣

誦

陁

室伐瞟

多末

泥

阿 鉢

囉 句

IE

蘇

破

囉 尼

毗 泇 知 犃 振鳴 鈴馨

利法 一師 論 切想 日此處着人用心眞有死活之別不 聖香 雲授 咸温 共滿 護士 念方 佛

Ŀ

巧

捆

m

呼知音若遇忍死待之

唵 云助 表 障礙

ΞŒ.

觀心融法水一念淨諸塵依正悉光嚴

表

振鳴 鈴磬

殷勤成供養 全遮全照不言中不言中 周遍成香雲不離眞空現妙假 惟憑 一念信心香如法 非有非空雙絕待。

ĖΡ 論 曰三觀甚鮮而不宜多用壓見之則佛華委矣

宗是教之宗教是宗之教勿使留一 此留一二則亦必蕩盡言語中之煙火氣當知 絲氣味方能

我佛如來有灑淨眞言謹當宣誦 伐囉 粉半那 悉哩

摩

娑訶

云正 卽表 表成白 瘩 結散 界華 首 廣淨 -博道 無上 嚴上 淨復 出以 覺空塵卷軸法音聲菩薩 生水 光纜 明淨 樓道 閣法 雲師 重想 重水 無所 **盘到** 羅 處 漢

祖 部 師 聖 僧 威 浄土 靈天女神 蓮華九品衆世主仙 王入佛 流 大 士慈 儒 通 法界明 光同 峰 監 E

立主

云正 共波 與 法 伏以 界 m 非如 不別 一境與智寂體無用冥函 非 至 **工異是爲以** 若隨時啓教爲實施 佛 睙 。觀 與葢以 何 聖 權 雖 何 相 。凡 示 現 。成 此 水 則 丰

網中 多門皆發明 一一珠銜佛鏡中 平 此 事是以低頭 唇唇燈現本來無 合掌酌 水 作不 獻 ·華 妨

有爲權 實聖賢空塵 法 脉 燦然星羅 於 法 。界 純 平

是 於淨 故 此處最吉祥翼凝醉以端 邦如此天然悉成海會 居即 不於其 奥慈 中 起 而 克 孙

同助 念表 案此 皆時 施 心 移法 乍 而侮 啓覺慧全通恭事奉迎 向表 外白 願 求 早

立主 正法 振鳴 華 刹 云外 海 重 心奉請清淨 重 無盡。 盡尼 莊 嚴 空 遍 毗 法 盧 界 瀌 那 世 映 現

及 眷 愿 坐法 具師 一移 拜步 施向 者中 。切 一間 此人體

派曹

人拜

拜四 須秦

潔多 者的

惟

願

不

違

本藝夏

愍

相

諸

佛

世

尊各

H 今 光 法 會 振煌 鈴蘑

心法 助法 於每 空師 表向 此請 處想 應十 位位 由方 小表 乎諸 牐白 威佛 淨即 威各 道散 出乘 前辈 於蓮 心座 心雲 心集 陝而 現來

非過

是塞

別虚

有空

無

不稱 映 贶 。切 共共 珥 大小 云外 。情 IE 願 法輪: 。方 此 權 實妙門 日今時 乘教 心 海各 乘共教及不 奉 入 。清 **一及眷屬儀** 光臨法會 天乘教依正 重重 大方 廣 無 共教 盡。 佛 位同 盡 華 **尼空偏** 嚴 惟 說法空塵 別共 鈴蔥 願不 尊 不数 想法 經 用即 違 法 文殊 別同 本誓哀 。界 田 白贈 字異 經 散機 故敎 本 世 律 改創

初

立主 正法 位如 映 。具 7 現 表向 信十 7 云外 方圓頓 住十 心 奉 行十向 蕭 乘中 華 莊嚴 十減 漸大乘羊鹿 世界 -地 海 + 願 小 中 乘位 + 受 定 位丘 + 行 相 浦

界三世 十項三 本督哀愍有情 一乘交互 切賢聖僧寶各及眷 九 此日今時光臨 輪不 濟重 重 刀儀 法 無 會振鳴 盡 位同 盡 虎空遍 鈴磬 惟 顪 不 随法 違 機師

論 同想 初表 一乘交互 位白 散 謂 菩薩 中有 菩薩聲聞綠覺三

中無小 則全有名字非 聲聞中練覺中亦各具三此涅槃義也或疑後四 教羅漢等名字應名字雖無心光涵現現 無 一不是多多恰是 一無是非是

非不 非也

立主 一助表云 暫哀愍有情此 諸祖諸師大善知識各及眷屬後同 華華嚴禪宗淨土三世一切承先啓後宏法度生 盡於空遍法界譯宗律宗懺宗密宗相宗性宗 初白位散 一心奉請華嚴性海峽現十方重重 日今時光臨法會鳴勢〇 惟願不違本 機法 運節競 無 法 盎,

論日或謂 **半等又繁而不備故即以所宏之法稱之心若備** 賢二字不能通該一切刹之曲直兩宗而三觀 言之則曰法華宗華嚴宗宜也今隨文氣故略其 華嚴法華非宗名答借教表宗耳既台

> 闻表 哲哀愍有情此日今時光臨法會與舞 依教往生諸上善人各及眷屬儀 切阿惟越致重 初白位散 塵刹 安樂世 重無盡盡度空偏法界十方三 界三輩九品地及虚空中邊 位同 惟 願不違本 機主 運法 想链

論日何 不 依宗而依教也以順文故以教即是宗

之教故

立.助表 化自在種種妙殿三世一切世間之主各及眷屬 盡 位同 **虎空徧法界入佛知見諸天上首諸神** 云外 惟 願不違本暫哀愍有情此日今時光臨法 心奉請華嚴性海映現十方重重無盡 上首神

立主 正法 會 表向 振鳴 白主散法 率随 初位表

盡虚空遍法界入佛知見助佛威靈神 園震旦上上禪仙 云外 鈴蘭 心奉請華嚴性海 三世一 切了事仙人性命 映現十方重重 通仙 諸宗 無 衆 雞

時光臨法會襲聲 各及眷屬儀同惟 白主 願不違本誓哀愍有情此日今 散法 準随 皆機 同運 初.担. 位表

論日仙 品 Ŧi 品 九品之分天仙 1 乘其初 心

1

立主

正法

表向 云外

心奉請華藏海中大蓮華內第十二

陀行而無密譯性懺四宗者今以密即

瑜 。伽

律該

頭陀淨該般舟華嚴宗該兜率也

詞又且十宗或有彙列兜率宗瑜

伽宗般舟

行

頭

宗去一 宗況彼之命宗乎性不盡落十種邪修然多分通 守之葢命宗修則帶性而起者又多矣。但得了事 學出格而心跡亦單亦雙如實網珠光影互在不 必帶命非但著意即任意專修性宗命必至也雖 佛知見之品而有佛知見之人且彼旣仙宗則性 了事下雙系兩宗列之上堂無乃妄語答日斷非 教禪宗者若命宗則斷非佛知見心或曰果爾於 此病也然出格大人隨機利導竟有直通 三乘空少分入邪今之飛仙降筆平視佛仙多是 合宗妄人所說則不可以訓是故彼之性宗尚非 列之則已列則必兼彼宗云異路上得之正路上 顧預籠統有佛之顯無佛之智才現心境便不合 本是以虚空為量度衆生爲心不思議爲境界但 切種智及無盡身無礙土失之遠矣仙佛 一乘頓

> 家有規矩乎 此日今時光臨法會鳴響○主法随機運想表 論口道脈即道統平曰非也道統乃理家一人之 壽亦通也實事求是不敢望文生義抱殘守缺上 事亦通也實事求是不敢望文生義抱殘守缺上 等宗而廢相即非圓頓法門佛之無礙且然況儒 空宗而廢相即非圓頓法門佛之無礙且然況儒 空宗而廢相即非圓頓法門佛之無礙且然況儒

論日或疑三寶中人不能拜俗應之日小教必拘

一乘無礙

上堂必有濫下堂必有屈姑運舉而兩處皆涵乃兩家無此規矩今若挂一漏萬則全非若多列之何弗標名答佛標即一即多全性全相之名仙儒論日或疑佛有吡盧文殊普賢字樣今呂張周孔

爲無縫衣也且筆墨難窮何人更僕森羅海印可

機何殊學佛入路錯耳命之單修彼宗判作小乘命理事豈圓極之談乎答曰道家上乘仙奮發初方刹土也何獨於仙儒而疑之或曰渾融可爾性悉數乎彼台賢兩字所以不用者以不能通彼十

事專家各及眷屬條同惟願不遠本都哀愍有情盡處空遍法界冥通道脈三世一切極品懈宗理立助表云一心奉請華嚴性海映現十方重重無盡主法向外一心奉請華嚴性海映現十方重重無盡

何妨性命

界變化無窮一切如來多有方便之身內秘 空而光低則著而墮 不快佛說兩家語略而未暢後代之僧任意尊卑 兩家為天上人間所滯故往往不見本來說法殊 乘通三乘而為五如來說法有此名目也但儒 氏之前茅人類既安六道分而教化漸備人天兩 現以引發彼更不可測也儒之一宗本爲佛老 外道 全非良堪惋惜水陸之會實通此機願內壇主件 發真光明照見一切衆生悲苦根由劫劫生生暫 不識阿含羅漢光明諸天華嚴知識之妙境高則 西來大意熏發巳多推之十方猶如雨點一 但能入上品天仙不滯之機一 不知同異昏昏然死於知見而 不鮮地天人與佛天郎道 乘之教名存而用不現空執五戒十善之板相 口支離令二家不服開口便錯不接兩 心雖或已通於本釋宗明暢發揮 聞法如良馬見鞭影而行即其驗也呂 不著一字盡得風流未見其 家本一貫也落二落三 遇佛乘必能迅轉。 不知所見之同異 一說仙 家機故一 眞法 張透 。儒 而 大 Ŧi. 心 办

> 身等座還以小種待之矣至於水陸前賢因與 者入上劣者入下於上則呼之下則否蓋不能 陸諸師一一全露何不一例耶答日雞園之仙 論日或問皆不用名矣而雞園之仙隱而一 拈起來一根草亦能殺人亦能活人觉 同 解 脫 乃不虗有今日事也一念萬年萬年 。現水 此 念

呼之庶感格從心道場冥益耳

士此會因緣最切非偏十方利而舉

此名也一

通塞者自塞為上堂為下堂咫觀何所用 五教三佛難一例又何怪乎聖人之徒也 論曰儒之理數本出一家宣聖不分後人乃異禪 心焉孺 通者自

子歌之矣

立正表示 通 盡 自在般重護佛大善女天并諸眷屬儀同 虚空遍法界無邊威德諸大明王天將天 心奉請華嚴法海映現十方 重 惟 無盡 。神 願

華,同初位、遊機觀想表

不遠本督哀愍有情此日今時光臨法會職

立主 助法 白主 云外 心奉詞 華嚴性海映現十 無

盡虗空遍 法 界 護 法護 國護塔 護寺護 僧 護 。尼護

秘密守護諸大神王各及眷屬儀 護 戒護宅護身三世 切道場內外地 位同 惟 願 及虚空 不 機主 違 親法

哀愍有情此 日今時光臨 法會傷 鈴磬

初白 位散

立主 正法同表 善修 陸 表向 道 云外 法度 場訂 重 心奉請華嚴 IE 養軌 重無盡盡 尊 者 虚空遍 性海 神僧尊者淨住。 映 法界 現 人 八中普 十方衆會水 僧 者 利 梁武 聖 凡

者蹟 皇帝尊者誌公尊者祐公尊者英公尊者佛 公尊者蘇公尊者楊公尊者志磐尊者蓮 即 。池 尊

尊者洪源三世 不違木 事哀愍有情此日今時光臨法 切大善知識各及眷屬 初儀 位同 帷 鈴譽

準隨 同機 初觀 位想表

立主 正法 表向 威 云外 神畢 中 集加持 一來奉請 秘密罄寫真誠我佛如來有召 上堂三寶諸席聖賢 念能

眞 言謹 當宣誦

南 無三滿 達多華多 彩 母 俱舍胃地 陀 喃 唵 唵 鳥 佐鉢 娑哩 W **没哩布** 薩縛

> 泇 也 坐 訶 振幽

光法 明師 論,日 閣上 今而 之堂 中列 後暢我生平矣噫急走過 輝位 華聖交神 给整 陝普 有雲

毫住

障 移 り り

上

表 表 拜同 願 因 |秘密俱賜光臨弟子虔誠至心 作

**云助** 

损害

鈴蟹

云正

亭安架於案 之相畢竟本來無垢當知何處有人是則開 將牽導於聖儀 浴之門爲欲洗滌塵勞之類冀迴蓮瞬俯鑒葵傾 金剛 正體是非堅密之身玉毫淨光斯爲真實 上次 鳴之 請前臨於温室 引法 磨師 主題 法架 三至 拜浴 本共 位問 ·凯 問廳 凯磨板 陳沐

云正 羙 **号八功德水巍巍平五分法身須知諸佛** 為欲衆生皆令離垢將見受茲繼沐夜月之印 蓮華藏海當體圓成流泉浴池隨處顯發湛進 本不洗

澄潭現此威儀明職之昇遠漢敬宣密語請歷

唵 云助 表 。泉 我佛如 底 用表法門不壞世 沙底 沙 來有沐浴真言謹 僧伽娑訶爾 震力 當宣 淨振 誦

池二 盆**表** 

內散

蓮華

公太

賢浴 願室 施七 者寶 心所 . 盡成 皆廣 入博 浴殿 姓放 法垂 師帳 等另 皆焼

淨法

切想

聖此

- **6**5

111

表引蒲 磐團 三上 举小 法坐 師候 起香 立過 問二 訊寸 腽 代楚 佛紙 衣粒 用

云助

信從

心起

法逐緣與

此

氣

木

非

空現

前

卽

金

麦

云正 傄 河 慕 佛 伽 女!] 來有治衣真言謹當官誦 寧汀 犯各 移 縛寒宝歳 主噜主噜

娑 縛 訶 粻鴈 鈴磬

云助 表 沐 如 來金剛身示同塵凡之法落合那 珍 御服

用嚴尊特之容惟大聖之旣臨諒禁從之必至是 星羅 開上霧擁聲聞、然王執蓋以當空帝 释 散

im 成 布 地飛 **齋事** 引鳴 搖前導嗚佩後隨冀俯就 回振 內外的機 安全 並問 上汎 於道 表此 場 位時 用 皆主

文其

木

表向轉 上而

云正 達法性無住本。全體顯發當念出生師子座盈滿 聖賢之既至慮几 席之未嚴 照中 道 妙觀 心

慈悲伤! 虎空實光毫周遍國土莫不高廣悉有光 垂納 我佛如來有獻寶座真 明仰 謹當 軰

誦

陁

周法 市師 虚想 空道 ·場 一場 件 聖博 鈴聲 賢嚴 安淨 住無

囉 歌 慕 伽 鉢 頭 摩 遜 其量 姚 上實 緣 陀羅 阳 羅 尼

> 即 益資勝用我佛 色光普映寶王坚以茲微供達彼肺誠洛誦 慧雲囮樓閣之百億葢覆世界之三千 如來有然香眞 薩縛 芯 地 言謹當宣誦 陀羅 布你 虚文 此

itle 歌 曜 阿 歌

腌

底 嚩

云正妙法 表 香節 甘思此香 衆英之齊發當萬行之莊嚴是故信解 根精進以扶陳其枝葉既潤之以定水又 諸生 鈴蟹 聖無 量量 之七 前實 一宫 一段 奉供 供具 無衣 不服 周妙 以 温樂 植

開敷 拂之以慧風葢將顯無邊功德之林即 之相。相 我佛 如來有 獻華真言謹當官 以表應念 誦

陁 闸 吹 羅 Sn] 歌 雞 薩縛 芯 地 耶 陀 維 布 田

云助 周供 甘法 表 温無 薄師 底 不 觸想 層所 莎 種奉 W 種之 河供華堂鳴 具出各罄 重重重無盡 公司 生化 實 宫 医 一 表 於 秦 秦 秦 秦

聖妙

受要

之次大

時春春

泊 能 周 法界微塵已 **淨纖毫借茲資潤** Ż 华

漫

。明 芳 以 不妨即 表員 心之淨潔列聖原無垢習道場更挹淸 明衷自覺忘情 m 妙 我 佛 如

## 厧

唂 伐什 囃 赊咩 耶 吽愛 悉哩 摩呬

上 無至 上 量 各二 席表 拼 席

云正 踏法 表供師水鳴 光一 深坚

**齋法**必 ·延三賽畢集諸天已安住於道場將 因文疏用達眞誠恭對披陳願垂釆聽 Ø. 沧 明 平 法主

云勋 昌 **舉鳴磬振鈴**起 表皆跪正表宣 仰投尊境少露微忱

趣來會 輸忱之請冀成廢濟之懷惟福慧稍 聞況罪愆極重者何由可至請梵王而肆赦赐帝 M! 垂恩分差捷疾之倫各任傅宣之事盡同 一時放屠刀者不愆其成佛之期出阿 諒在大慈能寬深過 弱者尚恐未

布即如來白毫全放之光號令分頒即含靈自性 來齊坐道場豈一切衆生不蒙解脫當知音整流 者早化及金輪之衆蛤天人光明朗朗善妙龍 德巍巍荷觸發乎眞因必圓成夫嘉遇況十方如

> 問磨 凯换 独同

法界聖凡水陸大齋普利道場性相 通論卷第三

法界聖 凡水陸大齋普利道場性相 淨業行人 咫觀 通論卷第四

供 E 堂席連

願

徇

第三日 十香 云執 背--席事亦一 至心歸 114 加之大 更 。命十 一通 大楽十盤中法資小集一樓二邊十茶十飯,一樓二邊十茶十飯,一 方 法界佛法僧寶一拜 大普 爲紙 菜席 之緞 一供 机具 金品一省 時此

爐主 列將 請法 主一 法切 巡視與海

云正 表食即此食心 **輦輿仙樂鳴空笙笛之音閒作天衣無縫珠瓔之** 之冷冷散四華之灼灼酒光明之臺殿現殊勝之 互偏是則出醍醐之上味流旃檀之清芬舒七寶 即此心不言諸法常融本自六

道場之內燦然事儀之多是以淨水明燈 **葢金磬之聲振幽谷梵唄之響薄層霄悉入此宗** 懸 揚 飾下垂以念念具足不虧故彼彼莊嚴無盡惟茲

使聖凡

際重重變化鉤召羣靈脉脉眞宗玉

成

初還之日敢祈威重俯順機宜不分內外中央直

之後供持最上之密言庶憑助顯之功用表等惠 亘古今不昧巳靈極依正皆成法供茲則運一心 **噪鴉鳴總是深談般若水光山色無非全露遮那** 原非 他 物至若了目 前之法妙觀世 間之相 常鵲

尼加持法食悉令周編騙大魚大 之意我今持誦無量威德自在光明勝妙力陀羅 福衆

**要**謨薩縛怛他華跢 縛路 枳 跋

#### 跃 吽 援鳴 鈴磬

云助 表 經言若欲供養三 则 成 天餚 膳 一實應以 一味奉獻 三寶即為滿足檀波 香華飲食加持

云助 色法 表 獻諸 供師 2 三法 養想 二寶天仙一切聖賢無此淨食出,應五篇周末之時,以此淨食出生種種,以此淨食出生種種村。 無供 市甘不如 圓路 充是 融上 足普 深味 知諸 依天 止餚 莊膳 嚴 -一切實

者食亦等入三際而常在包十虚而 恒 品是為同

施捨或遇外道惡人庸流雜鬼暗明盜受引入岐 爲求道故以內身外財於法界中秉眞實心 覺源畢竟俱名法界切念十方衆生爲好心故 聖非食住緣 與 心 依此 心 融 時食亦 融於法等 而爲

> 云主. 法 念同 嘉會上奉慈尊敢輸檀越之忧用效純陀之供 刹海重重無盡盡虎空遍法界三世一 。超 大慈愍物宏誓在懷爲度有情示受此食 衆生不知 心奉供清淨莊嚴毗盧遮那映現十 ijJ 作 福 衆生捨妄還真專誠 田想以兹多劫不 出 切十身靈 供 輪 -方蓮華 養宏 。回 振鳴 開 给给 表正

。相 此 諸佛世 日今時受茲供養嗚勢振 尊各及眷屬惟 願 不 遠本誓哀愍有情

云主 法 盡虎空遍法界三世一切正法輪海各及眷屬惟 十方一乘共教及不共教大小乘教人天乘教 正說法空塵出經律論呪願權實妙門重 心奉供大方廣佛華嚴尊經文殊本智映現 重 無。盡 依

云主 法拜

願不違本誓哀愍有情此日今時受茲供養鳴

给整

十方圓頓一乘中漸大乘羊鹿 賢開士麟覺聲聞 切僧伽耶實各及眷屬惟願不違本誓哀愍有 心奉供華藏莊嚴 重 重無盡盡度空遍法界三 世 界海 中普賢行 小乘位位 具足 。相 映現 世

法

方

此日今時 養贈 一**磬** 拜**援** 

云主 法一心奉供華嚴性海映現十方重重無盡盡虚 空遍法界三世一切十宗諸祖大善知識各及眷 惟願 不違本誓哀愍有情此日今時受茲供養

云主 法一心奉供華藏中央大蓮華中十三廛刹! 佛馨想 及眷屬惟願 國土三輩九品依教往生阿惟越致一生補處各 不遠本暫哀愍有情此日今時受茲 安樂

云主 供養鳴 情此日今時受茲供養鳴祭振 法 切妙嚴世主各及眷屬惟願不違本誓哀愍有 心奉供華嚴性海映現十方入佛知 一聲

。見

三世

云主 法 切了事仙人各及眷屬惟願 心奉供華殿性海映現十方入佛知見三 不違本哲哀愍有 世

云主 法 情此日今時受茲供養鴨 都哀愍有情此日今時。受茲供養嗚夢振 一般三世 心奉供華嚴性海映現十方理 切極品儒宗各及眷屬惟願 一磐 事 冥通 不違本 心無

> 云主 云主 云主 法 法 暫哀愍有情此日今時受茲供養鳴 響振 道場秘密守護大神王衆各及眷屬惟願 明 暫哀愍有情此日今時受茲供養嗚夢養 王天神將等大善女天各及眷屬惟願 一心奉供水陸本宗普利聖凡善修法 心奉供華嚴性海映現十方三世一 華嚴性海映現十 三世 切種種 切諸大 度三 不建 不 違本

鬚生節 化恢恢法界等利含生約分上下住尊卑不必要 也夫十地菩薩寄位者其常**極**品如來隨類者亦 爲常懷於教相不可心答天地君親或不禮者是 也或疑僧不禮天今之一一拜請拜供遂以 論日或疑人天人小乘何煩瑣述答此道場統六 情此日今時受茲供養明 彼敬有相僧龍仙 道以人天形合十界入如來會故於人天未可略 切大善知識各及眷屬惟願不違本暫哀愍有 。日 切輪海對法應機泥痕迹者決定非 神聖或可禮者是我敬勝義僧 一拜 種種具 此時一 足無虧

器也

云助 養法 表 咸師 生想 願 随 因 誐 喜切 一秘密不思議 重 垂賢 護受 一婆縛 念此 黑悉使微 供 縛資 盤六 曜 一供 。餚 小牒 轉 食香 成 法達 鈴磬 妙 。法 實一

表 蓈 我 賷。 佛 無不遍周衆等歸依虔誠 如 來有獻香 員言謹 常宣 作禮 誦 席獻 鈴鵬 乃香 一響 誦皆拜優 呪供

云正

以凡 雨飲 手者 擧符 之於 表警 敬席 耳上

幣 薩婆怛他揭多 杜婆 布 闍 瞑 伽

賢想 之香 **率愛囉拏** = 末曳 吽 振鳴 鈴鈴

表 驱師 我佛如來有獻華 薩婆怛他揭多 阗 補 瑟波 **言謹** 當宣 布 别 誦 瞑 席獻 伽 乃睾 誦普 呪供

慕

云助 各法

一変曜 拏 三末曳 吽 振鳴 鈴摩

云正 各法 表 塞師 受想 之睾 前雲

我 佛 如 來有 獻 俎 言謹 當官 誦 席獻 乃燈 蕭於 呪普

方供

云主 滿法

幾星 燭無 即位 是位 也小 燈

座 薩婆怛: **軍愛囉拏** 他 揭 末 儞 曳 婆 吽 布閣 振鳴 瞑 鈴磨 伽 一慕達

> 賢想 之燈 前雲

云助 各法 表 塞師 乃普 呪席 佛 Ŀ 如 來 是緞 有 獻 供普 食 献衣

頂

當宣

誦

搬飯

於飲

如

廇 薩婆怛 誦供 摩 地 婆鉢那 他 揭 多 通惟 跛那 時席 阿 乃十 錖 位分 部折那 恒 位分 一乘婆 皆供 有皆

日

咽

跛

諸

瞑 伽 慕達 燿 窣 愛囉拏 三末曳 薩 網 那

吽

布

云正 周法 表 遍師 振鳴 我 皆想 鈴馨 佛 滿種 現種 如 於衣 來 有獻實 一服 切飲 聖食 賢茶 眞 之果 前如 謹 當宣

誦

各獻

一金

分銀

· 椴元

在實

叉左 獻錢 法實 實在 各右 一也

波 羅 薩婆怛他揭多 蜜 多 布閣 瞑 摩訶 伽 三慕達 跛 折 嚕 **呱**婆 翠愛囉 摩怛 那

曳 吽 徧 鈴磬

一師 如想 聖實 賢色 之光 前雲振鳴 共此 六法 小實 盤--也小 盤

法 取 如來勝妙之經爲衆生開 奥 曠 濟懷發大悲志不以 法 示其義不輕 。供 焉寫 心期若謂 初 學但

以一乘試思見見之時法法何狀情量之破 盡法界之證也未圓必一念之相當自羣言之幷 也未

ì

將體佛之心爲心敢以法之量爲量真妙供養即慶乃能細語屬言皆歸第一無情有性悉作如來

了是兄弟三辈是去事 云,我佛如來有法供養真言謹當宣誦·法師仍禪

乃舒附手接鈴以給之例說妃第三編學法師

艦 波 羅蜜多 薩婆怛他揭多 布 瞑 悟哪 伽 耶 三慕達囉 摩訶 休 哩 突发囉拏 鈢 底

三末曳 吽振舞

主法。左住伐弗公以爲六准一经哲学一一量中見一方聖賢悉皆數喜,以爲供作此想時十以爲供作此想時十以爲供作此想時十十十多。皆是我心法不雕心心味的想的所奉供無非法供乃至一切六塵。蜜凡影事,

本從法報化迹乃與衆生之所見不同法會之相去、宏惟我佛心以爲宗惟一堅密身一一塵中現

發機衛道者眞善知識現其前不遭魔外凡一

緣

傳各異其實唯此一事實餘二則非真也但一一

利生而宏法是故設會而為齊將啓百千萬億衆交法無一字故是眞宗心無一物故是眞供今為交過法之所借以表乎律論呪即經之能事而推及固法之所借以表乎律論呪即經之能事而推及一樣宜皆趨正覺故權實教典無一非華嚴眷屬之

入佛之機先數香華燈途果表法之供茲蒙慈。 以表院讀意旨。 以表院讀意言。 以表院 以 是 不 之 。 他 而 要 写 多 儀 既 開 曠 濟 之 懷 必 遂 生 平 之 志 惟 而 要 原 通 意 。

蜂轮

白主 助正 云法 类表 跪 跪 脆 凡一生起行修行者全秉中鋒不落邊際凡一 迅速法脉安詳有願皆從所作悉辦飛生極樂快 法身心潔白晝夜光明冤對消亡眷屬隨順 以 **視彌陀凡一念信心向佛者皆無苦屈** 河向一 上來水陸道場上堂法事一周所有功德悉 切衆生願 切衆生早發圓 直 根 早 達 聞 炒

1111111

旋而 無

而彼不知。但生數喜我皆與之作規矩而彼不 構聚我皆與之警策而無痕迹我皆與之作件 切 峙 切處 切 城。 切法 我皆與之周 越

柔二境而轉移之愛根難拔我以逆順一 久成自然我皆給事我皆安慰習氣不挫我以剛 禐 iffi 振

於天神作一 落之凡於正法生一敬心或於邪修生一爱心或 供養或於魔外作 翩 依 不 明 心 。地

匆匆往來,空負好心多沈惡報我今以此供養諸 佛法僧無量聖賢之力頓具靈根悉能圓應於 是之衆生衆生初事中事後事難 中夢 中 定 如

之恩醍醐入心甘露灌頂天衣適體寶鏡當空必 中示作熟綠善巧說法悉達難言之隱勇施 無畏

新佛 法僧實天仙龍 神體衆生 心成今日 願所 念

生淨土其有衆生願與我同年同月同日 衆生咸令得度喜隨非赴妄盡 。窮 報終 同 時 峙 生 決

眞

詩教無 慈愍光中世 立仍 十牌共一 成 願必獲如願空明 法 界角 位供 退劑

淨土

者必瘦如

鏡裏妙出娑婆

正主 表法 執到 爐使 云壇 至 心 歸命十方法界諸佛法僧衆 常住

爐助 三寶派 整拜 振但 鈴問 訊

云表 九燒而巳該乎衆妙天眼見之爲金色佛頂以 法 從 心 起誠借香通其 氣聲故能達於 十虚

之爲葢雲頃刻騰霄須臾遍界

表 我佛如來有然香達信員言謹 當宣誦

唵 云正 伐 嘌 多摩你 阿 鈦 曪 句 Æ

瀛

破曬你

酬 洳 知 許察

水心循 事切接香 規利 角鳴 生諸 苦大 停天

置正 宫法 几表 普師 上以 及想 合小 法此 掌杯 界香 云淨墨雲 天中 甘露第一 清凉界外醍醐

無

隅之雜氣更無垢膩 潤 澤 加 持 密語用灘眞壇增 能及神明沈沈乎心鏡圓 几席之清光辟 通 方

云

云助

我

佛

如

來有滩淨眞

謹

當宣

誦

周止

且表

濃灘

且淨

表

穆穆手靈

珠四

映

唵

伐什

孋

赊咩

耶

吽変

悉哩

摩呬

娑訶

振鳴 鈴磨

H 五 更

正表 會啓無遮集十古成結界清淨光服

佛之當尊自諸天之必應內壇功行全仗乎心光之禁繫枷鎖無相之拘旣釋有形之累必除惟一之禁繫枷鎖無相之拘旣釋有形之累必除惟一次,會啓無遮集十万之凡聖威靈有赫滅九界之正義。會啓無遮集十万之凡聖威靈有赫滅九界之

同主 請表 界以 云執 施 恩仗 心奉請 此威 繭 。神 通平塵 通 如意 妙德難 剢 。量此 界他方

사

事

周圓

必

資手

神

力

同念叩

帝閣以發號聲法

談薩

練世

他

一引

孽

跢

練路引

枳

帝

上聲

基

力陀羅

尼令此法食圓滿周

漏

暫哀愍有情此日今時光臨法會鳴聲

梵釋

諸

天捷疾持符使者并

諸

眷屬

惟

願

違

吃一步布哩。 迦哩哆哩 · 怛他說多耶縣 · 我佛如來有召請真言謹當宣誦

云正 屬法 表 從師 星 空想 幢往 天 而使 J. 法 來者 天行府觀乎微塵百億 來請駐光儀將宣欵曲 · 旌旗雲中環珮爚熗乎月燈照耀 依各 位與 百面 立千 恭惟使者 Ш 河 遍歷 乎無 威從 燦燦 神 쯋

恩欲沛不假使人之妙用

。從通法脉之靈因奉召

重

地獻謂有主宰以臨之遂成卷卷刑書且地統

世界身口

無礙

心鏡

同

间。

今則

深苦將

伸

奇

」 助表神非有嗜食亦為天從衆類之所需奉助 尊神來臨壇墠聰明而一處應何難鳴解

持出生無盡我今持誦無量威德自在光明勝妙為孝一食全該乎四食。星心妙現於此心秘密加及神非有嗜食亦為天從衆類之所需奉聖神則

三 外 解 件 引 一 大 衆 同 爾 十 四 逼 鳴

食白云 初澄性水乍熱心香然光明智慧之燈供,一時拳上無不周驅

奉禪

悦酥酡之味**妙華齊放**眞果常圓修法供以表施

當宣誦

鈴磬

**吃 我我没买三孩妈妈,妈日喔叶嗚弟** 

少主 前法 停法 諸師 已嗟哉入夢喚之不聞 因 白振 耐想 聚 云鈴 生 降此 **委**佚 無始錯認 法界寬平原 不充 歇足 喜現 孶 有 無限 謂 身遂大苦難窮交參而 有罪報以限之遂見重 量 心光特達誰是拘攣

界前求之惡切籲上天恩赦之彌綸俞允可 葢事理 沒造而愈 堅故緣 會稍疏 君慈愍心中深知 心之鏡上承佛光持衆妙之珠齊宣法力寫 M 不應今則 、知 征 秉

屈皆伸無幽不照奉恩綸之吉利鳳嗾鸞吟仗 **之力總一切泥犁 途**莫畏其中靈機妙用非人所能旋乾轉坤。 前 並 。破 統十方關 格 而 齊開 維 繭 法 有

安行菩薩行者問以此爲快心作如來使者必從 茲而得意空平心量天上人間安樂機緣慈雲法 會之威神龍降虎伏那有阿旁之害至施周道之

雨請於今日循達緘封即法相之如如必天行之 所有微意具在疏文別命披宣試 垂釆聽 鏧鴉

碳宜 止梵 表疏 宣助 牒表

云助 宜正 表 釋表 鈴提 並轡於層霄原不待乘 惟 使 者 心 同 佛 ď, 用 舟 周 過日 胂 。用 1月之前 旣 飛

身

於

九

地

直

可

使

**曳履**步星辰之上入浮幢王刹似映瑠璃屏

風

涵

摩訝羅 穆羯 叉 日振鳴 鈴聲 爲詞事有煩勞理當攀送我佛如來有奉送真言

先融五色之雲消息應重輪之月幸無廢職必善

妙寶天居如挂

眞 珠瓔

路感

而遂應變則

能 通聲

唵

謹當宣誦

云正 表 Ł 來遣 歸依佛歸依法歸 使已 重 煉疏 化 依 財 。僧 用助使者雲程循周沙 歸 依佛法倡三 一簣巳

云表 表主 方法 白白法 世師 鳴遷 界想 鄭内 無使 主生法主法法 拜拈同即鈴幣

和

南

級牌

論 使 事圓無限 良 因恩局沙 。第 和南 聖衆 出問 埋訊

來之氣脈開法會之靈機 一日文以助行法者之神明啓天人之感應通 儀軌中或以語書乞教 如

一使同文可謂數見不鮮見聞難暢人作之而法

不如我既順衆生之願天且不違矣而況於人乎 已死神聽之而應豈靈是故類於此者往往另作 **羣生敢逃罪我然知其必無罪** 矩章備芻斃之一得非云立異不敢混同也有益 我者人之欲善誰

E

....

云助 之法

觀此一水出必有源從自心阿耨達池

流

通

不

本性薩婆若海深廣無涯至於注法器以及

表 前師

冥想

熏香

**鮮雲** 

識如

咸海

覺佛 知威 發力

歡逼

喜至

心法

來界

此道

會群

生

## 於鬼 神

法界 以是 三日十午 聖凡水 六刻 文牘 爲僧 陸大齊普利 商若 以心 十思 二事 文用 道 爲力 場性 **加税的** 一种,即 相 通 論卷第 之省輕事 四

法界聖凡水陸大齋普利道 (場性相) 通 論卷第 五

之循

**海依位** 

而

居本來不

動我佛如來有

灑淨

陰當宣誦

光明臺番番來者智慧聚勝冰壺之濯魄同

及誦真言而

脉

脉清斯几席潔彼根塵一

坐處

燈鏡

淨業 行 **食者** 小可 咫觀

第四 日三更四 更五 更 請下

堂奉浴說戒乱

燈時

寮太

小長

坐於

随法 入師主入 法壇 魏四 爐衆正中 表一 云人 至心 歸 命十 方法界 佛法 僧

云正 费 謂之香則萬法之都名舉其體即一心之全量 · 斯 斯 斯 第 第 9 8

**若燒一丸具足衆氣不離當處周遍十方布香雲** 無盡之光集法界含靈之衆一聞號召無或遲囘

冀各飭其有徒城不愆而赴會我佛如來有然香

達 信異言謹當官誦 蛹焚 云香

唵 毗 室伐 迦 知 陳 虎 許 多末尼 振鳴 辆 **外**囉何吒 蘇破囉尼

> 陥 伐囉 赊 祥耶 件愛 悉哩摩咽

云正 想法 表 淨師 道想 及表 如水 淨誦 道此並且 光所 明至 · 大田 生樓閣,映 一里 人名 中国 人名 帶淨

分黂

明博

. . 重奪

顯操

現然

及

妙得其體至若根塵對起物我交傾所受之因不 伏以 聖凡靡閒情智妄分要惟不失其常則能

斯不了畢竟何歸是宜會悲敬之兩田熏成雨露 有重有輕極極乎水陸空行續續乎死生中有 同。 ·受報之果各別其秉質也或妍或院其嬰苦也

抑亦統寃親之二相化作煙雲今則嘉會齊開良 羅於几席十万如來共一手接引羣生三 已到無邊賢聖既雲集於道場護法神 Œ 盡星

火湯登 量全該 全身休息塵 兩 機 · 衽席 卸鱗甲 羽毛之異 周 唯 ifi 此 一旁歸依 **派天衣之縫以此離怖畏** 事 威 法界 震 所 位 攝 位 凊 皆成 凉 相現人間 通 佛 月 出 愛之 矛 心 天 上之 羅 心 去 運 全

惟 佛 王速寄生安樂之蓮 光照燭 法 實提攜 才 好圓 聞召請之言盡 證 菩 提 。果 同助 念表

天宫

窮

地

꼟

舳

通

諸

倫各及

眷

屬

惟

願

不

違

本

極

立主 正法 儀 表向 m 云外 至 振鳴 心 鈴馨 奉 ,請 案此 一時 面法 眞法 西師 。泉映 一案 面移 東而 現 上向 下石二 方重 垂 無 盡。

宫 木 世 違 凹 本 Ŧ \_\_\_ 切諸 。性 所 現 統 人天身此日今時來趨法會 天將天官天童天女各及眷 凡夫天若空若色雲居地 。居 愿 H 惟 月 轉聲 星 願 身振

凯外

進法 助法 遺腦 樓師 問向 表向 之前 閣想 云外 上淨 之無 中量 資諸 性天 安光 詳明 咸清 生淨 數眷 喜屬 二圍 表榜 散從 雅字 於而 此來 席住

小淨

立主 世 切 諸 心 奉請 凡夫仙 真法界。 天 仙 法 孤 眏 現 圳 7 仙 水 。方 。仙 重 重 仙 無 杰 鬼

仙。 仙 天身此日今時來趨法會〇 師 仙 。徒 仙 重 仙 女各及眷 慮 惟 同鳴 願 不 位振 違 法鈴 本 師問 隨訊。性

初表

立主 正法 散機 船。 表向 華運 金翅 世 云外 同想 。切 鳥 心位白 住 部 峅 凡 奉 部 夫 請 地 疑 。神 眞 若 部 法 主若臣 樂部 界映 夜叉羅 現 若 男 方 若 、利 重 。女 鳩 £. 凇 無 茶 杰

助法白師 。性 同運 初想 位表 今時

天

分此

日

來趨法會

訊鳴

同彰

初振

位命

法問

立主 世 表向 散體 云外 準機 。切 金銀 心 本 銅 ᇑ 鐵 眞法 諸 轉輪 界映 Ë, 现 輪實女寶 方 重 馬 重 寶象 無 痣。

將 重 本 性 现 。藏 如意 天身此 。珠侍 H 從諸倫各及 今 。時 來趨 法 眷 属 惟 振鳴 願

散初 華法 同師 初随 位機 運

立主 高 正法 想問 表向 表訊 低 云外 白同 心 量。中 心 邊住 奉請 處圓 眞 缺 法 諸 界 脥 。根 現 重 重 無盡 世 咨

。時 夫 。切 究主臣文武 來 人。 趨 各 及眷 注 會 男女老幼或 属。 隨鳴 惟 機磬 願 運振 不 想鈴 莲 二問 本性 修 表訊 或 散同 現 。玄 華初 或正 同位 天身 初法 或 位師 那 此 諸 H 今 凡

或問 云 何 來應 乎不 變化者人之常

論

之像甚襲有僧募緣至一門首主人日師能 女即 畫中遂有二人儀徵歲荒城外一僧寺斷炊僧敲 乎百日喚眞眞則自畫中出而 甚好顧盼久之畫工之笑其擬紿之日君 變而 **董子夾水各行。甲持刀向乙日。吾殺汝乙即首落** 凝 中 日有木可雕二老像木即自動一木果動遂取 海行至外國顯靈護法古有孝子夫婦同入林 若誠箱即自到投箱於海風鼓其波箱躍 魚念佛不綴 甲即刀亦官訊無情實犀水令乾泥上有履跡如 尋了王寺遂布施焉善妙女追師海上祝日 <del></del>
守生祠前 甲之足而 鐘有聲我即施擊之應手鏗然一女子有所思 M 神便往遂爲其人生一子而自己未嘗雖母二 自書隨師護法投身入海項刻化為龍 為人既生子矣因友議其妖美人攜子入畫 能應復有幾乎吾聞趙顔見畫上畵一美人 其名知此人深受國恩新反向賊命 甲初未涉衣履不濕明皇幸蜀見 縣令耳中便聞魚聲久而 爲人類如其言果 疑其 知其 Ē 墼 護 節 我 何 心 來 舟 。舟

> 途另道 量分別之所能到然乎答總是總別是別離此一 縱橫利益心無情量則來會者亦質徵三心非思 能自呼其子。急而歡指子即心痛自歸一尺之鏡 外結之以顯無遮非以結而爲遮也且一 有棗味起視僧供實缺二棗孝子母因有人到不 魂遊其間登其座食其二棗唄聲在耳忽驚醒 現千里影鏡不加大影不加 衛以千牛刀斷係首此人千里外 孝廉赴京試路寓僧舍夜未明僧祭其祖孝 句來 小道場玲瓏 頭即 無故 切法事 法 界 魔地。 無 廉

立法 三世一 **助師** 此 羅主臣男女各及眷屬惟願 表向 云外 日今時來趨法會○ 一心奉請一 切天攝人攝 眞法界 映現十万重重無盡 鬼畜所攝 師隨機運想二表鳴怒振鈴問訊同 不 違本性 卵胎 濕 現 化諸 及散 華.同 人 天 身 泂

位初

立法 正師 **遠本性現人天身此日今時來趨法會**( 世 表向 云外 一切勝劣路 心奉請 通 真法界映現十方重 種 Till. 非人各及眷属惟願 重 無

助師 想同 表位 散法 華師 同隨 初機 位運

立法

助師

表向

云外

心

奉

满

道

法

界映

逍

上下八

方稱心量處重重

無盡三世

。切境

廟

園 。場

Ш

水

橋道

郷城

井市大

小

諸神。

主

日

主

夜

值

事

惟

齊瘟

立法 魄 各 趨 表向 云外 會 眷 初 心 屬。 坳 奉請 適鳴 惟 食多寡九品異同 機勢運振 瀬不 想。二 違本性現 真法界映現十方重 表訊 散同 華初 横死 同位 天身 初法 輕 位師 生游 此 日 重 一今時 魂滯 無 盡。

> 值 .林

方為主爲佐若男若女奉職諸殿各及眷屬

立法 正師 表向 云外 心 奉請 眞法界映 現 方重 重 無 痣。

**.** 各及眷屬惟 。切 依 地 體脂 機磬 願 依 運振 不 。水 想。二月 建本性 依 火依 表訊 散同 現 風 華初 人天身此 依木依空巨 同位 初法 位師 日 一今時。 一細旁

來燈

會

立主 助法 激 麦间 云外 百 如有 八八、獄 心 『閉無閒』 滿 獨 孤 真法界映 。獄 正寄遊增一 諸苦衆生各及眷屬 現十 十八獄三 方重 重 惟 十 無 盡。 願

想訊 二同 表初 散位 同師 初随 位機

홡

本

性

玐

大身此

日

今時來趨法會○

振鳴鈴聲

。存

立法 正師 運問 表向 云外 切捨報受報七七日內七 心奉請。 眞 法 。冢 映 現 死七生 7 涛 重 中 重 有之 無 盡

來趨 及眷 曾 。屬 惟 隨鳴 機勢 願 運振 不違本性 二問 表訊 散同 現 準初 同位 天 初主 身此 位法 日 今時

> 不 違本性 現人天身此 7日今時來趨法會

二訊 表同散初 同主 初法 位随

立法 正師機振 受度之靈谷及 表向 運鈴 云外 想問 心 奉 及眷屬二表 。請 眞 蒾 錯次 界 勿第 胦 落資 現當

助師 表法 。性 云外 攀機 同運 初想 位二 日今時來

現

八天身此

趨

法會

汎骗

同聲

初振

位给主制

惟

顋

不

違本

某甲某甲。

立法 未蒙解 心奉 請 真法 界 映 現道 。場 依 感真宗 願

諸 品員 脱與善知 、靈各及眷 藏宿 。屬 有 勿表 妙 錯次 緣 勿第 證 落誦 道 未 惟 。滿 願 本 不 違 本

表師 華機 同運 初想 位二

百。

此

二位

以

人多爲妙

位

亦

同

IE

度面

面

齊

业

現

人天身此

日

今

時來趨法

會

訊鵬

.同磐

初振

位鈴

洗問

平方 也

云正 成法界勿草率

表 來召請下堂凡聖列 位 神 靈 無 鞅 數 或

或 顋 各不 相 知 匪 仗 密 言。 何 能 畢 .集. 我佛 如 來有

謂 與言雜 當宣誦

脺 什 軅 脏 阿 揭

脏

尾揭

吒

娑訶

整胞

幺

微

故

凡

居有性之倫盡優入無遮之會至於

奇

殃堅毒邁越尋常雖令自便於此

時循或未

通

於

云正

諳法 表 盡人 法師 鈴振 復形 則想 人難 却此 天親 住七 身法 上侶 面中 昇承 未有 樓斯 入當 閣呪 淨機 力道陪 樓位 閣一 之切 中諸 或露 有或 鈍有 根根 未劣 復未

上上云助 願 因 秘 密來集道 場 。法侶眞誠 親身問

訊

。根

何

由

善達

再憑秘密之力顯示光明之

。幢

#

徹

前

路

趺

足於嶮

織之地糜身於幽

一暗之郷

若

此

3

照於昏衢冀無失措俾安行於直道迅

速

知

惟

爾陰靈

悟茲

方

。便

我佛

如

來有

開道路真

Ē

謹 。歸

諸 云向 天 有大赦之文豈下地無出 三寶恩靈親垂拯濟爲度羣品現坐道場既 身之路 惟恐衆生

根 鈍 献 酒 困 而未舒衆生孽深機 現 前 M 不 赴。 須

憑偈呪大與神 歆 會 上之燈 沦 果樂仰 威必 孟 送光衆同 换空中之鉤鎖 莇 I 索鈴方來 我 佛 威

光 時全現 同大 誦衆 偈鵙 贶魚

論 日 鉤鎖索鈴度生之四 寶也 īm 爲 世 間之四 物

滿 則 不能入 佛 法 門 故 須 脫 换

欲 临 7 如二 伽 羅 世 帝耶 切 娑訶九四 ・佛 應 觀 温十 法 界 。性 振鳴 鈴磬 切 惟 心 。造

而法 閉師 遍三 夠難 鎖衆 份生 粉間 脫此 落音 諸聲 地悉 獄皆 門威 豁悟 自如 開斷 其索 中一 苦振

> 陥 宣誦 鉢 那 饵 鬸 婆伽 縛 帝 慕賀 野 慕賀

野

惹孽 慕 賀 訶 振鴨 鈴馨

云助 承法 表 此師 贶想 六 力三降途 Ξ A 類 觀惡 多極顯迷 全趣 除劇 咸苦 能衆 m 履生 俱 蹈悪 至三 坦業 一尊威重諒畏愛之 途所 **欣摩** 然迷 起失 會道

也黔

**兼懷非憑方便慰悅衆心恐或逡巡** 宣密語以 被前 機翼 怖 一頓忘驚怖之情俾咸 真 言謹 當宣 誦 穫 安詳

一邻退

面

及

丽

。住

我

佛

如

來有

離

畏

俱盧

度

唵 鈋 怛你 莎 也 訶 他 振鳴 鈴鏧 伐帝 陀矃 阼 囉枳

表 法事 耳 令--七切 古 趣不 百 苦現 一今際天際地已悉行於 倫脅 亦聲 復飛 如入 是咸 冥復 重本 顯心 益肛 (號召) 同相 遊告 曾不 道報 場來 東 於 趨

云正障法 表 內師 嫗自耳目六根之通利 爲女。今當瞻仰三寶諦想員言。破身命二見之崎 銷鎔夫梁報空華水月條死條生鏡影珠光爲男 未改再與方便請悟真常但勿執滯其因緣便得 徹終之益故入 曾者悉現作人天之相而受供 必同其體貌之安利根者心境已融障重 光明 心想 虚七 怯趣 法事與滿道場話一塵一滴之恩有徹 今中承劣 呪貈 力即得 我佛如來有開咽喉眞言 身至 心法 安會 泰惠 無業 所寫 **是之** 著形 怯隱 神 者 始

以廣新

尼奪市人·

、之財以充巳祭安肆鞭笞之酷

濫加獄訟之冤怙勢陵人瞞心昧義甘血

肉而

貧

噲 吉 利 鳩 摩剛 咻 嵧 咻咄 **呶囃呶嘴** 莎

謹當宣誦

云助 力法 透師 费 皆想 振鳴 鈴薯 通衆 利生身形 心容無乖 降堪爱 妙此 供咒 諸

豈有我· 外境之非他故妄認此身之爲已於是更相爾汝 不於其中起分別 人之相此心無黨何分恩怨之情由 是故此處最吉祥 法本空 不

從容

**治解脫** 

性水寬涵目全身之光潔慧風披

。拂

**乳振** 

可

即念以開

清凉法筵雖遇垢習猶存不教洗滌夫身心

何

得

成背

處豪貴而輕孤寡恃長上而虐卑微侵鄰爾之地 速與非理之順忽爾生冤遂起無根之謗其有

各立封疆因意地之稍違及言詞之靡順悻然變

真言謹當宣誦

+

或誤於良時宜自求於多益我佛如來有解冤

姻親視男女皆我父母全消結限各起深歡秧

**裾聯直取菩提之路心開意解咸登解脫之場** 

無

剧

我

於多劫今則三尊普會六趣咸臻將同稟於真修

必先祛於宿憾忍心一發辱淺何存念寃慧本

更相實報無有巳時皆緣釁起於

一端遂使禍

延

口

腹罔念傷生與呪詛以干鬼神豈逃論

對於

是

云正 因法 险 正表 六駆之字の呪力・威起数 六趣之身不同並多濁惡三途之報最苦 三多曜 心一時消一生無始以 **仕多莎** 釋來 轉常 温果鳴 相積 親窕 骗魚 **愛結** 磬詞 振念 鈴四

云正 至列 表 浴架 增奉安谷 架如 案上 上堂 明 無或 引從 疑回必應前 問引 汎導 基 進鳴響

福室宏開極十方而齊入温泉滿注 本 脈之

因試宣明乎妙燭我佛如來有沐浴眞言謹當宣 生煩惑即此 槃雲海泠然一水宛爾三熏盡亡業累之相 周流 蓋隨所念而顯功德實池亦任所之而 根塵之現在不礙真如請悟徹夫水 麗豊 爲涅

錄之良以凡聖同靈悉仗真

言而

待

。用

池表 盆散 云於

廠 底沙底沙 伽 莎 訶 鈴順 淨振

過法廣法 師嚴師 寸等 淨想 表團 量之 先上 攀浴 鳴小 黛池 引坐 入七 警侯 中資 云香 沐所 浴成 實 我 佛 如 燒放 。來 一**鉤** 灶垂 有治 香帳 衣 眞 言謹

恠 縳 訶 旃暮 分關 呪磬 伽 鳴鈴 寧並 引燒 磬纸 向緞 縺 塞室線 問百 凯四 + 主魯主

香

正主 表法 乃起 海美矣諸根由親承佛力之加俾悉返 白立問 凯 學振 ·入室而 悟圓 通聖哉 水澡身而獲 Å 形之

盛服天衣泯縫 實性流光從此從容法席何 慚 A

會泯彼千差將親近於法筵故莊

殿手

同然一

衣法 聖之同 ·E 嚴七 堂即 領含 眞 請趨赴 言質爲最要旣以奉之下堂故先於 儀皆 趣法 前途同 法力 會化 神作 入光明之一 融人 退天 讓形 無顏 

> 論主頌日春光漸欲透蓬應竹樹沿然點太虎 心至於上下堂皆分兩池似乎於上堂中反多此 責得此 心竟必使毫髮無憾自然覚心了不可得也 痕迹然細思之亦不爲多我心未安何得謬稱 裁量而悉稱一多自在而無拘十彩交参五铢 紙代帛以帛代衣妙用天然何虎何實故得 **憲**圖 天不 而福慧之光愈足失此而供養之心未 夜夕陽明月挂 燈 初 長短 圓 À

如引 表鵙正上架 大表 堂至 齊高 式淨 三聲 道 前牌 . 依上 位書 勿六亂道 **全** 禮生 三爱 實度 Ċ

云正 降液 能

承法力之提持故得體施懷之平等將趨盛虎 直 咨爾六凡同然一會熟分彼此何開冤親以 儀淨相對之根塵景無作之歸戒當 由 IE 必

云助 立法 淨師 道上婚如一 雲生 海序 云

可

蹈

大方宜端列於後先將竦聞於戒

因了真空義根塵寂寞性相冷然 維 歸 一寶身儀 必肅心 口 當 淨

云正 表 我今奉爲法界六道一 切 基生 一普令清淨六根

云正

表

至.

心

歸

命請

盡虎空遍法界

方三世

僧 伽

H

一業佛有眞言謹當宣誦

恠 薩網婆縛 薩婆達麼 薩網婆縛 述摩

清楚, 有擊 一毫黎羅

云正各法 表 獲師 振鴨 **羣靈無始劫六道長飄零今日以何緣法中蒙** 

解 脫將親三寶衆虔蘇爐中香一 點表真誠

爲攝受我今爲六道 切羣生然 香達 是信佛有眞

言難當宣誦

嘛 什伐 嚛 多末尼 Sal 鉢 囉 句吒 蘇 破糶

尼

Alt.

迦

知

内主 前法 表 為師 表题 云身 道香 问 衆雲 **墓靈在列三業無塵** 無實 不聖 周賢 温之 スー 乘門投 皆此 轉時 而主 问表 上案

云正 表 地 7 發清淨念起宿世根將欲歸依先行奉請 心歸 命讀盡度空遍法界十方三世佛陀耶

表云助 至 表 井諸 眷 屬

云正 云助 心歸 幷 諸眷 命請盡虎空遍法界十万三世達磨耶 廛

> 云正 南 表云助 無三滿多 我今爲六道羣生召請三寶佛有真言連 表 幷諸眷屬 母陀哺

斋 薩縛達多 也 孽多 莎 訶 俱舍冒 振鳴 给舱 地

唵

**烏佐鉢** 

(解語

野 沒哩 布羅迦

云助 集法 座師 表 法界六道 前想 明實 作聖 法賢 切 之墓監當機受度陪位之倫各住

壇 法流参預座席 。前 菩提妙 少待法師登座傳宣光明戒法必使汝等人 光遍莊嚴隨所 住處常安樂順 角幣

升立. 高二 座座 聲表 寸 **表外** 侍敷 靈臺三資具足 立凡 法置 師尺鵬法 尺師 云拈 心光明 香 處則爲佛矣知難爲 一心不動萬法本閒

脫行至解脫處不職一心而有三寶故日自歸於 成就佛輪和台爲僧宏敷法用以解脫心行解

。法

然汝等於平等光中。忽然不覺而有自己始從三 佛自歸於法自歸於僧也自性 細引生六巖所謂業相轉相現相智相相續相執 不 歸 無所 歸處雖

魔外汝等既以因緣得赴道場當知汝等心中三人,是此者悟此者修此者證此者出然正宗遠離中一體三實而已三寶顯現非外非中三寶融通中一體三實而已三寶顯現非外非中三寶融通中一體三實而已三寶顯現非外非中三寶融通中一體三實而已三寶顯現非外非中三寶融通中一體三寶而已三寶顯現非外非中三寶融通

寶還爲汝等說法

尺法 尺法 尺法 云師 句三 乞三寶忍受故有懺悔之名矣清淨增場全從心 醛 云師 云師 言悔過佛語嚴摩華梵雙彰名懺悔心自悔已愆 使靈臺清淨無一點之汚故入壇場先當懺悔華 心現相全相是心將欲實性光明開三學之始必 鴨 心地以爲成佛之本然心鏡空明本無 衆遏 鵙 鵩 和〇毎 汝等旣已歸依三養爲佛弟子應當發明菩 我弟子某甲歸依佛意歸依法竟歸依僧竟 一來授汝三 歸 巳竟更加三結令法圓滿 一物從

部往昔所造諸惡業皆由無始食嗔癡從身語意心隨我所說 一意於念念中,得見普賢菩薩及十方娣切當至心魔我所說

愧謝即此懺悔義攝無邊不煩廣說矣我今爲汝

凡上至等覺心光未滿即是您尤應對佛前披陳

心投誠改過是微悔之法也至懺悔之位下起六

理表正觀事兼助行正助交映法不偏枯以一員

現心無形相罪福皆空即汝一心是懺罪之處也

尺法

我弟子某甲從於今生直至佛身歸衣佛歸

法歸依僧三遍○毎

唱法

當肅靜閉目澄神隨我所言三尊現在

云師 之所生一 切我今皆懺悔三溫 和〇 毎

尺法 闡提種性今入洪爐咸歸一火瓶盤釵釧悉是金 如來種或綠覺種或聲聞種或不定種乃至外道 一切衆生本來平等幻熏成種各各互殊或

因所熏成就最上種種放下圓現一圓觀諸如來 **也況十万如來齊坐道場萬聖千靈慈光共證慧** 十方世界真靈位業性相玲瓏如鏡中燈如 燈

心時十方諸佛爲汝歡喜是成佛本度衆生因歷 可說是菩提心汝等能發此菩提心否樣發發此 鏡真心涵現任色任空凡聖有無冷然顯現無復

時便成正 劫多生終無變滅然大方廣佛華嚴經云利簽心 一覺豈以漸圓鈍置汝乎三實現前爲汝

尺法

云師陽

雖然實處皆空頭頭是道事能顯理法法皆

心從一門現無量門即一

位酒

切位要以暫願

畫心當隨我語對佛披陳

免落空亡起行填之大悲量滿發菩提心者無自

唱法

衆生無邊誓願度煩惱無盡誓顧斷法門

誓願學佛道無上誓願 成句三 和り 毎

尺法 云師 此之謂也戒以光明爲體仍以光明爲用用不職 原衆病咸醫諸苦盡脫戒者止也止惡行善止產 體而體常圓體不離用而用恒淨汝心有戒吾為 行妙故無惡不斷無善不修無生不度戒名三聚 既發勝心堪膺妙戒扼六度之要開萬行之

顯之奉行羯磨諦聽作法

尺法 云師 受已學已解已行已成未來一切菩薩當受當學 當解當行當成現在一切菩薩今受今學今解今 學處一切菩薩淨戒所謂攝律儀戒攝善法戒健 益有情戒此諸學處此諸淨戒過去一切菩薩巳 汝佛子諦聽汝等今於我所乞受一 切菩薩

行今成當來作佛汝等從今生王佛身於其中間

云師 已成十 世界妙善戒法由心業力悉皆震動 不得犯能持否兼答此是第一番羯磨已成十方 鳴汝等云云至能持否兼答 万世界妙善戒法於虎空中如雲如蓋覆 此是第

番

尺法

汝頂 t

尺法 已成十方世界妙善戒法從汝頂上流入身心充 云師 汝等云云至能持否兼答 此是第三番羯磨

滿正報永爲佛種

尺法 鳴 上來爲汝等三宣羯磨傳授戒法作法已成。

是名得戒

尺法 云。汝等佛子依憑三實發無作戒親聞獨磨結 菩薩心地品中十重波羅夷以彰持犯之相切須 寧有戒死不無戒生今當更爲汝等重宣梵網 成善業宜應自此堅固護持於一切時勿令有犯 經

尺法 善學敬心奉持 佛言佛子若自殺教人殺方便殺讚歎殺見

作隨喜乃至呪教殺囚殺綠殺法殺業乃至一切 有命者不得故殺是菩薩應起常住慈悲心孝順

心方便救護一切衆生而反自恣心快意教生

是菩薩波羅夷罪

尺法 盗法盜業乃至鬼神有主物劫賊物 草不得故盜而菩薩應生佛性孝順 岩佛子自盜教人盜方便盜咒盜盜因盜 一切財物 心慈悲 緣

> 心常助一 切人生福生樂而反更盜人財物者是

菩薩波羅夷罪

尺法 尺法 **六師** 云師 安語緣安語法安語業乃至不見言見見言不見 淨法與人而反更起一切人經不擇畜生乃至母 身心妄語而菩薩常生正語正見亦生一切衆生 女姊妹六親行經無慈悲心者是菩薩波羅夷罪 及非道行経而菩薩應生孝順心教度一切衆生 · 经经因经緣经法经業乃至畜生女諸天鬼神女 正語正見而反更起 鳴若佛子自妄語教人妄語方便妄語妄語因 若佛子自然教人経乃至一切女人不得散 切衆生邪語邪見邪業者

是菩薩波羅夷罪

尺法 云 · 若佛子自酤酒教人酤酒酤酒因酤酒綠酤 薩應生一切衆生明達之慧而反更生 酒法酤酒業一切酒不得配是酒起罪因緣而 切衆:

尺法 云師 罪 顯倒之心者是菩薩波羅夷罪 過教 若佛子口自說在家出家菩薩比 人說罪過罪過因罪過 緣罪過法罪過業 丘此

丘

非律 菩薩反更自說佛法中罪過者是菩薩波羅夷罪 而 菩薩聞外道惡人及二 常生慈心教化是惡人輩令生大乘正 乘惡人說佛法 中 非 丽 法

尺法 因毁 受加 云師 **毁辱恶事向自巳好事與他人若自揚巳** 他緣毁他法毁他業而菩薩應代 若佛子自讚已毀他亦教人讚已毀他毀 一切衆生 。德 他

尺法 典。 有求法者不爲說一句一 菩薩見一 他人好事令他人受毁者是菩薩波羅 而菩薩以惡心嗔心乃至不施一 若佛子自怪教人怪怪因怪緣怪法怪菜 切貧窮人來乞者隨前 偈 微塵許法而反更 人所需 銭 鍼一 盡皆 草 而 施

尺法 唇者是菩醛波羅夷 若佛子自嗔教 人喧嗔因嗔 罪 緣 嗔 法順

m

菩薩應生 孝順心而反更於一切衆生中乃至於非衆生 切衆生善根無爭之事常生慈悲 。中 。 心

尺法 云師 以惡心唇罵加以手打及以刀杖意猶不息前 求悔善言懺謝猶嗔不止者是菩薩波羅夷罪 若佛子自謗三實教人謗三實謗因謗緣 謗 X

> 念 務業而 菩薩見外道及以惡人一 如三百矛刺心況口自謗不生信心孝順心而 言謗佛音聲。

云師 更助惡人邪見人謗者是菩薩波羅 鵬 上來特爲汝等宣說十重戒相應當 夷 Œ 持

如

尺法

表法界六道一切羣靈既獲淨 是用心是為善行菩薩之道 道場三寶聖衆方可前進參預法席我今稱揚三 鳴下 **磐**座 撤問 戒當須 位訊 敬禮 現坐

云正

資洪名冀承威力用爲加 被 夷罪

尼佛 南無現坐道場毗 南無 垂光接引阿彌 盧遮那佛 陀 佛 南無 本 南無當來下 師釋 迦

生彌勒尊佛

南無大方廣佛華嚴經 南 無妙法蓮華經 南

南 無孔雀 明王 經

無大佛頂首棱嚴經

南 無

金光明最勝

經

南 無文殊師 和菩薩 南無普賢菩薩 南 無

地

藏 菩 禮想 鈴磬 薩 南無觀世音菩薩 南無大勢至菩薩

作師 振鳴 大六第道 序臺 入生 各旣 依蒙牌三 · 輪旁立席 一實清淨光 **市前酒未敢** 近明. 腰 其 神

敬法

E

المدادد و

云正 言謹當宣誦 之光一處傾誠俱時作禮大欣此遇慰滿於懷將 蕭入於道場更密資乎法力我佛如來有登壇員 既真律儀斯爲佛子爰即六凡之質應承三 奢

嚂 **弭補羅** 暮伽 鈴磬 跛囉 跛囉

明含觀 矩嚕嚕 莎 網訶賑

云助 神法 《来芥子納須彌之山毫端現寶王之刹是謂不思《不動將依次就座 議事何關有所著心唯大衆之善來借良緣而入

會咸依位次各攝威儀我心空時諸法空千品萬

類皆微妙我佛如來有相應座眞言謹當宣誦

漫拏線

晻

歌春伽

外頭摩

遜那隷

**駅 曜 駅 曜 北** 

唱主 重法 云法 無師 中 如來藏聞法而入位。侍坐於佛前願以供養心畢 盡新於此 相功德威神力從一心地生一切滿心期至現 種種不思議願光涵衆生百千萬億多菩薩定 廣法 博子內承 瓊咸依次第安然佛法力各有稱身 而美 坐座

生求擁護所作皆成辦眷屬同往生飛身偏十方

極重諸惡業

今對

一十力前

至心皆懺悔

便救衆苦

叉法 云 汝等佛子於光明中現佛因綠超然解脫 正慧或證通明或神力無邊或精進不二從今至 或發

**佛於其中間念三實恩當動擁護曠夢振鈴** 

**法界聖凡水陸大齋普利道場性相通論卷第五** 

法界聖凡水陸大齋普利道場性相通論卷第六 淨業行人 咫觀 鄭應房

誦金光明經偈文供下堂 第五 日四更五更

明主 表主 偏表 白法 文雕 云入 至心歸命十方法界佛法僧實鳴聲表 遛光

光明 偈

爲如是等類 哀愍憶念我 現在十方界 能作 衆生 常住兩足尊 大歸依 一無歸依 我先所作罪 亦無有救護 顧以大悲心

故我造諸惡 雖不樂衆過 於佛法僧衆 及貪愛女人 及以饑渴惱 及由慳嫉意 常造諸惡業 為貪嗔所纏 常造諸惡業 恒作愚夫行 口陳於惡言 避年行放逸 我不信諸佛 故我造諸惡 或爲躁動心 由有怖畏敌 **餐窮行詔誑** 或因諸戲樂 不生恭敬心 煩惱火所燒 故我造諸惡 不見於罪過 常造諸惡業 或自恃尊高 亦不敬尊親 無明暗覆心 作如是衆罪 故我造諸惡 由飲食衣服 及不得自在 故我造諸惡 親近不善人 或復懷憂惱 随順不善友 常造諸惡業 心恒起邪念 種姓及財位 不務修衆善 或因瞋恚恨

皆令住十地

當願扬衆生

令離諸苦難

願

切有情

所造諸惡業 皆以大悲心 皆令得具足 我於諸佛海 具足珍寶處 依此金光明 造諸極重罪 我爲諸衆生 我造諸惡業 根力覺道支 皆令出苦海 及以諧報業 願受我 懺悔 最勝金光明 切諸苦業 勝定百千種 甚深功德藏 圓滿佛功德 作如是懺悔 **令得職憂苦** 諸佛具大悲 常生憂怖心 由斯生苦醬 哀受我懺悔 唯願十方佛 修習常無倦 暫時能發露 能除諸惡業 我爲諸合識 苦行百千劫 福智圓滿已 願以大悲水 洗濯令清淨 我有煩憺障 能除衆生怖 於四威儀中 哀愍顧消除 我於多劫中 觀察護念我 妙智難思議 濟度生死流 我當至十地 不思議總持 由斯能速盡 衆惡盡消除 若人百千劫 演說甚深經 以大智慧力 成佛導羣迷

不孝於父母

作如是衆罪

我今悉懺悔

我今悉懺悔

我於十方界

供養無數佛

由愚癡憍慢

及以貪瞋力

作如是衆罪

作如是衆罪

我今悉懺悔

無知誇正法

我今悉懺悔

於獨覺菩薩

亦無恭敬心

我今歸依諸善逝

我體德海無上尊

懷悔無邊罪惡業

我今皆於最勝前

於此世間耽著難 狂心散動顚倒難 我所積集欲邪難 凡愚迷惑三有難 常見十方佛 我今親對十力前 願以此善根 願離十惡業 及他方世界 我今皆懺悔 今於諸佛前 設令有違者 由斯三種行 意業復有三 成願得蠲除 我先作踏罪 速成無上慧 修行十善道 所有諸善業 我造諸惡業 造作十惡業 終不敢覆藏 未來諸惡業 我以身語意 正誠皆懺悔 繋縛諸有情 **及現造惡業** 常起貪愛流轉難 **赞露衆多苦難事** 及以親近惡友難 恒造極重惡業難 切愚大煩惱難 所修福智業 安住十地中 今我皆隨喜 於此贍部洲 苦報當自受 如是衆多罪 身二語四種 防護令不起 無始恒相續 至心皆發露

於生死中貪染難

生八無暇惡處難

**米骨積集功德難** 

瞋癡暗鈍造罪難

**諸佛**功德亦如是 如大海水量難知 光明晃耀紫金身 我今稽首一切智 於生死苦暴流內 妙玻瓈網映金驅 色如瑠璃淨無垢 吉祥威德名稱尊 如妙高山叵稱量 如是苦海難堪忍 三十二相偏莊嚴 牟尼月照極清涼 如大金山照十方 **福德難思無與等** 身色金光淨無垢 佛日光明常普徧 大地微塵不可數 老病憂愁水所漂 種種光明以嚴飾 **猶**如滿月處虗空 八十隨好皆圓滿 大悲慧日除衆闇 亦如虐空無有際 種種妙好皆嚴飾 三千世界希有尊 佛日舒光令永竭 如日流光照世間 能除衆生煩惱熱 善淨無垢離諸塵 唯願慈悲哀攝受 目如淸淨紺瑠璃 切有情不能知

毛端滴海尚可量 盡此大地諸山嶽 於無量劫諦思惟 切有情皆共讚 佛之功德無能數 世尊名稱諸功德 析如微塵能算知 無有能知德海岸

**清淨相好妙莊嚴** 我之所有衆善業 願得速成無上尊 不可稱量知分齊

**廣說正法利羣生** 悉令解脫於衆苦

降伏大力魔軍衆

當轉無上正法論

久住劫數難思議 **婚如過去諸最勝 充足衆生甘露味** 六波羅蜜皆圓滿

亦常憶念牟尼尊 願我常得宿命智 滅諸貪欲及瞋癡 得聞諸佛甚深法 能憶過去百千生 **降伏煩惱除衆苦** 

願我以斯諸善業 遠離一切不善因 恒得修行真妙法 **奉事無邊最勝尊** 

悉皆離苦得安樂 **令彼身相皆圓滿** 

> 若犯王法當刑戮 彼受如斯極苦時 咸令病苦得消除

衆苦逼迫生憂惱 諸根色力皆充滿

衆苦皆令豕除盡 及以鞭杖苦楚事

皆令得免於繫縛

無量百千憂惱時

逼迫身心無暫樂

將臨刑者得命全

岩受鞭杖枷鎖繫

種種苦具切其身

無有歸依能救護

岩有衆生饑渴逼 貧窮衆生獲實藏 盲者得視聾者聞 倉庫盈溢無所乏 跛者能行瘂能語 **令得種種殊勝味** 

皆令得受上妙樂 一切人天皆樂見 容儀溫雅甚端嚴 無一衆生受苦惱

衆妙音聲皆現前 金色蓮華泛其上

飲食衣服及牀敷

**随彼衆生心所念** 

念水即現清凉池

隨彼衆生念妓樂

悉皆現受無量樂

受用豐饒福德具

瓔珞莊嚴皆具足 亦復不見有相違

勿令衆生聞惡響

金銀珍寶妙瑠璃

若有衆生遭病苦

身形羸瘦無所依

所有諸根不具足

一切世界諸衆生

衆生於此贍部

內

或於他方世界中

願以智劒為斷除

離苦速證菩提處

背願衆生咸供養 毎日三時從樹墮 若於過去及現在 處妙瑠璃師子座 常見十方無量佛 **顔貌名稱無與等** 生在有暇人中尊 常顏勿處於卑賤 三乘清淨妙法門 燒香末香及塗香 所得珍財無恪惜 世間資生諸樂具 悉願女人變爲男 願得常生富貴家 所受容貌悉端嚴 能招可厭不善趣 切常行菩薩道 切衆生於有海 生死 勤修六度到彼岸 財寶倉庫皆盈滿 恒得親承十方佛 不墮無暇入難中 菩薩獨覺聲聞衆 隨心受用生歡喜 衆妙雜華非一色 分布施與諸衆生 願得消滅永無餘 輪迴三有造諸業 勇健聰明多智慧 壽命延長經劫數 十方一切最勝尊 隨心念時皆滿足 各各慈心皆愛樂 恒得親承轉法論 實王樹下而安處 網堅牢縛

云正 偈接 云睾 毗迦知 表我佛如來有然香與言謹當**宣誦**且 與廣大供盡未來均無被厭失 · 嚴願常面見諸如來及諸佛子衆圖繞於彼皆 什伐囉 非於一佛十佛所 願於未來所生處 若有男子及女人 迴向發願福無邊 所有禮讚佛功德 願此勝業常增長 以此隨喜福 百千佛所種善根 諸根淸淨身圓 合掌一心讚歎佛 所作種種勝福 **虎** 洪 振 多末尼 德事 切 阿稣囉句吒 修諸善根今得聞 常得人天共赚价 當超惡趣六十劫 深心清淨無瑕穢 方得開斯懺悔法 殊勝功德皆成就 生生常憶宿世事 速證無上大菩提 婆羅門等諸勝族 及身語意造衆善 我今皆悉生隨喜 養鈴 插抬 蘇破囉尼 香

云助 六法 表 道師 翠想 数香 聞充 開塞 悟道 埸

喻 我 什 佛 囉 如 來有 咩 濉 耶 淨 眞 當宣 悉哩

呬

薩

訶

云正 席法 表鳴 明想 座振 坐水 席鈴 清到 逼二

表 光師 麗馨 者所 周 淨處 1

光 中 當奉 希 。供 垂 水 朗 陸 內 冒俱 。壇 學跪 赐正 磐表 振宣 71 鈴育 席 諸此 品時 之將 供--逼。

列切

云助 表 巡好 誦 眞 親主 馧 之法 命 -1-

現未來刹

那

。念於

眞

北

性

相

圓

。明

無

妙

而

色非 言遍彼六 空故 -方三寶衆 能 妙現 凡咸 是以大 受供 願 亚 神 夫 力爲 周 沙 切 冥熏我 。界 諸 法 小 極微 體 今 是 廛 眞 具

如

底 m 自身未嘗 者也洪 法報化三身 《惟我世 動是故大小 m 尊 爲 毗 於 往 盧 來之情量已破 遮 切 那 衆生 如 來 盡 悉 满 进 任 所 運 來。 源

。爲 持 切 無 出 誦 生 不可也故遺化身宜 量 威 周 德自在光明 遍 法界普與供養今我奉宣 勝 說 妙 施 力陀 食法 。門 羅 。尼 俾 加 於 此 持

> 謨 薩 旧 荜 縛 路 炽 陁

跋

雞

一念 偏二

+

。呪

加

持

法

成

大功

。能

仰

憑

法

衆同

魚敵

同大

跋 羅

彌法 表 絲心 滿師 毫之 法想 欠物界一 秋以皆一 吽 及爲 成食 振廳 不享妙中鈴磬 如用 供出 意無 一生 事有時甘 奉露 獻上, 十味 四一 席切 中餚 一膳 一数

各數

得立

云正 南 嶋婆 佛 鉢屑 如 N 來 有 鹏 相 施 十露真言! 他 鉢 揭 曪 3 素噌 那 謹 怛 出 莎 你 冝 可 也 誦 他 表鳴 誦雕 七大 白磬

温魚

更法 意威 出想 上供 種水 種既 香承

\_\_券

濾振

水鈴

云助 表 道心 能師 品於 發生此 今奉 掦 七 味咒 如 色力 來 群化 聖 妙為 。號 觸甘 妙露 --法遂 名 無使 。號 邊諸 有 供品 大 具潔

來禪 名者 性悅之食乃 於 切 至往生 法 中。 捨虪 極 樂國 妙 .t 捎 誻 細累得 知 此 諸 功 。能 如 諸 來。 배 如

其

爱 南 如 明全身於 來稱三 廣 博 身 南 如 無 來稱三 睿 勝 。前 如 南 來稱三 無 離 怖 崩 畏 無 如 妙 稻

如 南

稠

其

即

衆生

作

諸

利

云主 云主 云主 法 法 法 法仙男女仙班各及眷屬惟願現人天身作佛子 將東天童女等各及眷屬惟願現人天身作佛子 食為菩提因盡未來際行菩薩道縣鈴 男女各及眷屬惟願現人天身作佛子衆受法施 衆受法施食爲菩提因盡未來際行菩薩道 **欢受法施食為菩提因盡未來際行菩薩道** 南 一心奉供一眞法界映現諸仙天地水仙人 無甘露王如 一心奉供一眞法界映現龍神八部勝流主臣 一心奉供一眞法界映現諸天日月星宮主佐 南無阿 彌 陀如來科 振鹏鈴 振鳴 鬼

云主 云 一心奉供一真法界映現中有七七日內太受主法一心奉供一真法界映現中有七七日內太受 云主 云王 法一心奉供一眞法界映現道場上下八方鬼神 法一心奉供一眞法界映現苦倫乍即泥犁租成 食爲菩提因盡未來際行菩薩道服 衆受法施食爲菩提因盡未來際行菩薩道 食為菩提因盡未來際行菩薩道照 定形各及眷屬惟願現人天身作佛子 樂受各及眷屬惟願現人天身作佛子衆受法 水水一切諸倫各及眷屬惟願現人天身作佛子 鈴磬 鈴磬 衆受法施 振魄

法一心奉供一員法界映現非人勝劣諸 因盡未來際行菩薩道曠 鈴聲 通各及

云主

食為菩提日

眷屬惟願現人天身作佛子衆受法施食為菩提

因盡未來際行菩薩道縣 鈴磬

法一心奉供一眞法界,映現冥途**通**塞貧富別別 鬼倫各及眷屬惟願現人天身作佛子衆受法

云丰

鈴磬

食爲菩提因盡未來際行菩薩道縣

法一心奉供一眞法界·映現旁生依憑空**風地火** 

鈴聲

執事各及眷屬惟願現人天身作佛子衆受法施

云主

勝劣各及眷屬惟願現人天身作佛子衆受法施

法

心奉供一員法界映現修羅

四 趣

所銜

種種

食

爲菩提因盡未來際行菩薩道縣聲

云主

賢愚各及眷屬惟願現人天身作佛子衆受法施

一心奉供一眞法界、映現人倫主臣文武貴賤

法

云主

七寶各及眷屬惟願現人天身作佛子

,衆受法施

食為菩提因盡未來際行菩薩道縣勢

法

一心奉供一員法界映現輸王金銀

銅

鐵隨身

云主 食爲菩提因盡未來際行菩薩道 之靈各及眷屬惟願現人天身作佛子衆受法施 振り 受度

法 陪位 心奉供一眞法界映現內境依戀道 切真靈各及眷屬惟願現人天身作佛子 場適居

受法施食爲菩提因盡未來際行菩薩道

振鵰

云主

表我佛如 種此 種時 具足無 來有獻供養眞言謹當宣誦 虧列

云助 **临** 云助 表 顧 誐誐 因秘密不思議熏悉使微銷轉 囊 一婆縛 縛 日曜 解接 成 鈴譽 妙 。供

云正 衆席陪位當機一切稱心清涼受用

**表 慧燈散夜月之輝定水湛秋空之色華嚴** 果滿一乘入此室者唯聞諸佛功德之香作 者不著禪悅法喜之味奠不十門融洽六位回 是觀 萬 。行

超心量以無遮總根塵而入妙

我 佛如來有獻香眞言謹當宣誦 供凡 席獻 學皆 之於 表普

云助

耳散

表

表衆師 鐵想 之香 前雲

囉

末曳

**施** 云正 滿法 薩 婆怛他 揚多

達 曜 我佛如來有獻華眞言謹 **笨愛囉拏** 補瑟波 三末曳

滿法 衆師 整想 之 幸 前雲

謹

當宣誦

件 振鳴

鈴馨

布閣

瞑

Wi

誦

云助 腌 表 囉 我 隡 佛 一婆怛他揭多 **寒愛囉拏** 如來有獻燈眞言 退 末曳 你婆

布閣

瞑

**d**ii

**件** 

鈴馨

云正 滿法 表衆師 整想 之燈 我 佛 前雲 如 來有獻食獻衣眞言謹 僧官

誦

薩婆怛 地 他摄多 婆鉢 那 阿努坦 一曜婆 日 嚕跛

恠

一慕莲囉 跛 那 塞愛 部 囉 折 那 薩網 三末曳 那

吽 布

一衣 切服 眞飲 靈文 眞 前果 言 如 當宣誦

云助 雲法

佛

如

表 周師 振鵰

普種

云種

遍想 鈴磬

閣

腹 摩

伽

É

唵 **醛婆但** 他 揚多 杜婆 **件** 布 图 整粒 瞑

伽

三慕

恠 確婆怛 他 搦多 摩 in] 跋 折 嚕 **嗢婆摩怛那** 

波 羅 蜜多 布閣 瞑 伽 三慕達曜 笨愛囉拏

电 差實 吽 之色振鳴 鈴磬

温法 至師 一想 臭切 爱實 前光 雲

爲供 日法不 是何 可取以 法耶 而奉之於上堂再奉之於下堂 為供也而供不可以無法 以法

似眞有 可取攜而 相贈者法固如是乎果如 是法

心 亦 尋常而 則 要法何所持而云行法乎哉不知法而 何足取以供也世人喪心而行法夫喪 修 供

者比丘矣故於此痛鍼之若不自絕於法外 且停

車 馬早息身心當有意外好消息

法 言文字而亦非即色香味 切皆空故能現有萬法皆妙何者爲此 觸而即是汝等如 離語 。是

云主

亦然位 施 訛 受難議難 **分上下全寫心光脈** 思。 既萬變之皆恒故一眞而 轉聖凡 常居本際

作法 禪二 定表 印麗

云正 麦 舒贶 我佛 如來有 之師 法供養與 乃 言謹當宣誦 印法 二師 表声

持定

唵 布閣 薩婆怛 瞑 伽 他揭多 三慕達囉 悟 咽 耶 窣愛囉拏 摩訶 **外**哩 末 休 曳 底

鈴磬

云主 法 現前 異相本自同真達諸法性相 無邊即

念

他欺乃圓巳力故當心融妙法令我等所供不 。消 思 惟 **薬達秋而番番盡落根塵何在但一** 如 建虚心若谷聞法如雷冰至 春而片片皆 真心不受

蒙邏法滿 喜足 解準 脱心清世 涼法

書

往生 呪

同法 學表 提法 唱師 無邊刹海海涵空海空遍現蓮華宮蓮宮周邏

遍空海空海獨露彌陀容南無華殿安樂世

泉光

明 遍照 阿彌陀

次先 法正 佛衆會咸清 師表 誦助 云表 净我 阿 彌陀 時於勝蓮華 佛 阿彌 陀佛斯 ·生親觀如來 立-定百 唱八 云值 彼

。光 現前授我菩提 記 振順 鈴磬

云法 師 方便自得心開此謂以念佛 如 斯方便每飯 不 忘親 見彌 心入無生忍生死劇 陀 法佛不 遠 假

心令汝善根日夜增長縣勢 音聲自他佛緣 心心擁護自然十万諸佛護汝身

**芳萬語難窮四字洪名破苦能遍諸佛子衆聽佛** 

白主 法身心潔白晝夜光明冤對消亡眷屬隨順神通 以迥向一切衆生願 切衆生早發圓根早聞妙

凡一生起行修行者全秉中鋒不落邊際凡 **親彌陀凡一念信心向佛者皆無苦屈直達** 迅速法脈安詳有願皆從所作悉辦飛生極樂快 康莊

生引絲絲而 偶然入理者佛威神力護其命必獲則成我爲衆 **發機衛道者。眞善知識現其前不遭魔外凡** · 入扣,來生因我融法法而化光苟有 一線

我皆慈悲正直而關之以歸於正軌範羣靈同 所求我願善權方便而滿之以速其修苟有所見

切 弱緣上爲生勝緣於隱緣上爲示顯緣於苦緣 知見各現緣起皆令還源於無緣上先結普緣 時 轉樂綠疎者引入於密綠僞者順折以眞緣 一切處一切財一切法我皆與之周旋而 於 無

慈愍光中圓成法界

刻齊僧以錢代飯鴨蘇振鈴問訊退

前是

久成自然我皆給事我皆安慰習氣不挫我以 **清疑我皆與之警策而** 柔二境而轉移之愛根難拔我以逆順二機而 加 被不知但生歡喜我皆與之作規矩而彼不越 無痕迹我皆與之作伴 侶 振

匆匆往來空預好心多沈惡報我今以此供養諸 佛法僧無量聖賢之力順具靈根悉能圓應於 於天神作一供養或於魔外作一歸依不明心地 落之凡於正法生一敬心或於邪修生一愛心或 如

之恩醍醐入心甘露灌頂天衣適體實鏡當空必 中示作熟緣善巧說法悉達難言之隱勇施無畏 是如是之衆生衆生初事中事後事難中夢中定

生淨上其有衆生願與我同年同月同日同 衆生成令得度喜隨悲赴安盡眞窮一報終時決 **祈佛法僧實天仙龍神體衆生心成今日願所念** 淨土者必獲 如願必獲如願空明鏡裏 妙出娑婆 時生

法界驱凡水陸大齋普利道場性相通論卷第六

香雲華

雨

伎樂果燈

涂

重

重涉入

念心鏡裏

法 凡 大齋普利道 場性 相 通論卷第 t

淨業行 咫觀 鄭應房

親 脱 上下 堂

第六 H M 更

墨主表主 法白法 主心 歸 。命 4 方 法 泉佛 法 僧 實 振拜 鈴鴨

復一云入 位一 位 白拈 六香 我 佛如來有然香達 信眞 公司建省

宜 噩 自主 誦法

廠

室

伐

曛

多末

尼

阿

鈦 羅句

IE

蘇破

臞

尼

迦 知 吽

注二 向表 毗 啓親 團或 上退 三祝凝時三留 再坐 選香 白蒲 三燈 市守 振鴎 陳門 鈴磬 篡主 乃此 是或 密默 意祝 勿或 **仓别** 凝疾 **淡文** 

( i

偈表 鳴師 文入 二侍 表主 拜巳 神小拜 低法 整視 和誦 之二 +

學主 句二 學主 妙 念相 明 眞淨廣大圓鏡開 應 已畢 生 一死苦 智慧發光洞 執 消情 盡

心

佛

衆

生

空

照無邊際

類生恒沙心鏡影 紛紜起伏變現於其間

實鏡壇場逼塞虗空界 盡三寳妙影亦現中 威 神加 道清淨殊勝妙莊嚴 被力用難 思議

> 我 **神仙鬼畜萬影盡來歸** 鏡光照破十方幷三世 有大蓮華忽然 乘 此華 演作 佛 而 事多 出 現

威聲震吼地獄齊開 驚起人天二乘及三

裂

乘

不 無量 動 身心安住菩提 佛子園坐華臺鬚

文二 主表 法亦 隨各 喜誦 默

信 心 銘助

举止 至道 **毫釐有差** 無 難 天地 唯 嫌 懸隔 揀擇 欲得 但莫憎愛 現前

秱然

明白

是爲 心 絾 不 識 女 徒勞念靜 莫存順逆

莫逐有綠 違順 同 太虚 相爭 無欠無餘 勿住空忍 良 種平懷 由 取 捨 泯然 所以 自 不 杰 如

圓

種不 動 歸 通 止 止更彌 兩處失功 遣有沒有 惟滯 兩邊 寧知 從空背 種 空

if:

歸根得旨 多言多慮 轉不 相應 絕言絕慮 無處不 通

皆由妄見 隨照失宗 不用求真 須臾 返 昭 惟 勝 却 須 息見 前 少

前空轉變

一見不住

勿追尋

繼有是非

紛然

夫心

切不

留

無可記

虎明白

熈

不勞心力

無答無 境由能境 由 有 法 能 不生不心 亦莫守 由境能 欲知 能隨境滅 心不生 兩段 境逐能 元是 萬法無答 一空 沈

任性合道 執之失度 大道體寬 空同兩 必入邪路 無易無難 齊含萬象 逍遙絕惱 小見狐 繋念乖眞 放之自然 不見精圖 疑 昏沈不好 體無去住 轉急轉遲 寧有偏黨

若不

如

此

必

不須守

帥

切

切即

不二信心

極

法無異法 六塵不惡 不好勞神 還同 妄自愛著 正覺 智者無爲 將心用心 豈非大錯 愚人自縛

何用

疎親

欲取一

乘

勿惡六塵

眼岩不睡 夢幻空華 迷生寂亂 何勞把捉 諸夢自除 悟無好惡 心若不異 得失是非 切一 邊 萬法 良由 時放却 斟酌 如

泯其所以 行體玄 不可方比 兀爾忘緣 止動無 莫法齊觀 動 動 歸 復自 止 無 iĿ

如

契心平等 **兩既不成** 所作俱息 何有爾 究竟窮極 狐疑淨盡 正信調 不存軌 벬 直

> 要急相反 非思量 十方智者 應 處 識情 惟言不二 皆入此宗 難測 宗非 不二皆同 眞如 法界 延促 無不包 無他無自 一念萬年

容

無在不在 大同 不見遏表 十方 自前 有即 極小 是 同大 無 無即 亡絕境界 是有

但能 言語道斷 如 是 非 何慮不畢 去來今 信心不二

學助 金光明最勝王經大吉祥天女品縣 爾時大吉祥天女即從座起前禮佛是合掌恭敬

者我當專心恭敬供養此等法師所謂飲食衣服 波斯迦授持讀誦爲人解說是金光明最勝王經 白佛言世尊我若見有茲芻茲錫尼郎波索迦 队具醫藥及餘 切所須資具皆令回滿無有乏

復於無量百千億劫當受人天種種勝樂常得豐 於無量百千佛所種善根者常使得聞不速隱沒 而住令此經典於赡部洲廣行流布爲彼有情已

少若晝若夜於此經王所有句義觀察思量安樂

週苦難世尊我念過去有瑠璃金山寶華光照吉世尊於未來世速證無上大菩提果永絕三逢輪稔天除饑饉一切有情恒受安樂亦復值遇諸佛

3

億衆生受諸快樂乃至所須衣服飲食資生之具隨所念處隨所視方隨所至國能令無量百千萬諸善根由彼如來慈悲愍念威神力故令我今日祥功德海如來應正等覺十號具足我於彼所種

日日燒衆名香及諸妙華爲我供養彼瑠璃金山足若復有人至心讀誦是金光明最勝王經亦當金銀瑠璃硨磲碼礦珊瑚琥珀眞珠等寶悉令充

於三時中稱念我名別以香華及諸美食供養於寶華光照吉祥功德海如來應正等覺復當每日

所須衣食無乏時 威光壽命難窮盡 由龍如是持經故 自身眷屬離諸衰 我亦當聽受此妙經王得如是贏而殼頌日

令諸天衆成歡悅——及以園林穀果神能令地味常增長——諸天降雨隨時節

叢林果樹並滋榮

所有苗稼咸成就

欲求珍財皆滿願 隨所念者遂其心

報恩供養利益安樂無邊衆生流布是輕功德無佛告大吉祥天女善哉善哉汝能如是憶念昔因

盡

通供養之忧敢罄寫生平之願聖凡同鑒廛刹交云。事理相銜十門圓備鏡心互映一道淸虑旣粗

輝爱恭對乎法筵用披呈乎積樣

心不驚動若在道場若出道場常遊義天光揚法正以此道場功德迴向法界願我及衆生於第一義

**献喜咸入眞宗法界安平盡未來際每第一義脈吉祥無礙所向皆圓功德莊嚴不雕本際眷屬** 

以此道場功德迴向法界願我及衆生先從歡喜

云助

量佛無量菩薩隨順方便於法源底不留餘憾盡株一念入微頓超諸境以此四法遊歷十方事無得入法門即生善機成就妙事滅諸餘惡永淨根

未來際自修

結蓮華種。接神安樂入品無疑不退爲因不退爲云以此道場功德迴向法界願我及來生以一念心

。果蟬 妙現實地親遊從方便門得究竟路自度度他盡 往眷属 無邊有願皆成無機不 達 金臺

未來際往生 淨 土

云助 以此道場功德迴向法界願我及衆生戒根清淨 上品華成智慧神通咸超第 力加持神天贊助度生無礙染累消亡方便 一分身入世變化隨

云正 此以道場功德迴向法界,願我及衆生於一 無窮盡未來際變化 身 入 世

以

佛爲宗前劫多生融於

一念惡願都滅善願圓

切頗

途錯信誤疑悲歡過度心中惶惶而無所慰我皆

成雜願消融眞願獨露一 切時處願力現前 本願

以此道場功德迴向法界願我及來生於佛法門 光中眷屬成就輾轉化度盡未來際決定

云助

就但 妙能隨喜不飄不墜亦無斟酌但益衆生悉使成 正法悉使流通現自現他現空現有或示普到 秉正見悉使開明**但順善機悉使** 增長但尊

云正 以此道場功德週向法界願我及衆生以變化 切刹 廣行布施凡有所求悉滿其願若應 身

以光涵一心隨喜盡未來際應

喜

殷勤給與盡未來際悉也一 生歡喜唯惡求者必破析之以作將來受施之地

若不應得先以定力照次以慧力加滿足彼懷悉

云助 以此道場功德迴向法界願我及衆生以變化 影響凡諸苦樂末伸情量未破拘率業報留滯修 於含識前知種種語悉以愛語而夠攝之或用法 音或用世音或於大衆或於隱微或現身形或

無

云正 以此道場功德迴向法界願我及衆生以變化身 慰之盡未來際悉植

於 圓時機有錯少人力少物力少財少地少法少様 **外錯多端致成殃答我皆現彼** 切時而 行利益若管俗務若辨道場顧慧未 切所需以足

用虪妙咸亢盡未來際悉檀三

云助

者鉅事 以此道場功德迴向法界顯我及衆生以變化 於有情界示形種種為作伴侶間者叛者 身事舉則去時到又來盡未來際悉權 一脚事真 緣妄緣悉護彼 心賴我以濟我 盡者處

鄭滅引入眞宗盡未來際無量心二 寶若妙若臘凡能受者。悉施以樂由迹而神利生寶若妙若臘凡能受者。悉施以樂由迹而神利生 與大慈普施安樂若小若大若暫若常若權若

使彼有情進力增崇神藏不惰盡未來際無量心界我當以盡虐空心量而作歡喜或顯現或冥加而行大喜凡有一善或始發心乃至功成光滿法云以此道場功德迴向法界願我及衆生以眞實心

惡作我雖明見普住其前不生一念速疾之心致」,正兩路未分或餘妄習或戀邪緣不入真修競生而行大捨凡諸含識誠未轉時機未到時外錯交出以此道場功德週向法界願我及衆生以眞實心助以此道場功德週向法界願我及衆生以眞實心

以此道場功德迴向法界願我及衆生以智慧身骨其苦但以神光作無漏護盡未來際無量心四惡作我雖明見曹住其前不生一念速疾之心致

云正

雲中於諸樓閣現種種身爲其伴 匮 入中陰作變化身盡未來際虚 不礙此熟彼生鉤 切未生佛國未破 於報身上入定入夢入昏入醉我皆以神 情神遊其際或秉純心升入妙境或起雜想退入 現虗空樓閣 一境雖有進止但以精神本自報 雲重重局下麤妙咸該普令 召既靈久成依戀利 無明習氣方强報境太劣形 室 樓 身仍居六道 侶而說法要 根若發 力攝 切有 神 但 不

盡未來際普現身雪 機必逢靈境不隔熏轉成熟何作何為圓涉無透 非多妙影沖融如鏡如月稱彼心量示我身形眞 非多妙影沖融如鏡如月稱彼心量示我身形眞 上。

云助

以此道場功德迴向法界願我及衆生於十方利 整理無情身而為說法若聲若色若味若香若屬 整現無情身而為說法若聲若色若味若香若屬 整現無情身而為說法若聲若色若味若香若屬 喜尤周

盡未來際達

彰妙行根塵消落得力彌多處靈發揮盡未來際 所濃疏其所密不言而喻已入眞宗休息形神全 現虎空身而爲說法轉換境界變化身心淡其

現 虚 空

云正 以此道 緣弊法弊業以種種力善巧破剔而 處若世間若出 場功德迴向法界願我及衆生於一 世間種種法門悉除其弊弊因 還大同六相 切時

冷然一 眞不隔盡未來際除

云助 興利 以此道場功德迴向法界願我及衆生於一 欲皆從如春在華 處若欲供佛若欲利生無量勝境一一興起星 往來其間 如秋在月抱一子心盡未來際 切所需悉臻靈妙有願必得 切時 幢 念

云正 以此道場功德迴向法界願我及衆生以微妙心 及擬皆為曲達方便維持 緒升降機局順漸因緣乃至彼人口不及言心不 入語法界若凡若聖悉達其情苦樂根 調 護 周密 不越絲毫數 曲。 偏圓 頭

> 云助 照諸 以此場道功德迴向法界願 因由前業定今報不移大力難握精心不破我以 諸佛妙陀羅 法 界知諸聖凡無邊留滯番番消息各有其 尼心 如水晶 口 如 我及衆生 風 輪 氣如雲海

云正 以此道場功德迴向法界願我及衆生以不二 **臼若有一處一人於此宗門而起見者我即摧** 圓 破銳不令留疫達邊到底盡未來際整 通諸法燈燈相映 無除盡未來際破 一宝千光不令偏枯致生棄 宗

其定業消滅

業

云助 戈盡息 談起隨機之益非通非 以 合輝新新續酸清涼入骨滿足當心心靈復開 、此道場功德迴向法界願我及衆生以 月光涵於秋夜千燈環照於通衢脈脈 局水火不 傷相救 相 稱 性之 。資 兵 蠢

未來際聲

云正 現菩薩戒雲開見月一本冷冷於諸世 以此道場功德迴向法界願我及衆生從清淨心 。相 通達 根凡有淨心 無餘持犯開遮了然明白發揮 水歸 戒者雖 無聖師 獨居閉 篇聚對 間 種 什 葎

1

轉增三昧於

切衆生定境淺深悉知悉見若因

皆安慰為其說法 。願 而 無留難親近 佛因

盡未來際整

云助 發靈根盡未來際發明淨 净土更復無收淨土音聲流通衆利死作典型 上順悟無邊法報性相不捨方便親見如來往生 **蛛悉依性海還依性佛而度脫之使彼於一名號** 以此道場功德迴向法界願我及衆生從一念心 信異方便念佛三昧宛轉不離十方衆生勝劣各 土 感

云正 以此道場功德迴向法界願我及衆生以一 行持我皆分身而為護衛調和警策精心發光慧 周徧十刹陀羅尼力交助發光對一切機成種種 命昭然盡未來際密 用更復製爲繁簡及中次第諸法令其隨力結界 雷音

云正 云肋 集乃至流通練帛竹簡翻譯寫刻問現自他不遺 起大因緣重重密護邪亡正現慧鏡長圓始從結 以此道場功德迴向法界願我及衆生於佛法實 此道場功德迴向法界願我及衆生以三昧 力真慈本願實脈浺飆光照無邊盡未來際

> 云助 普周塵利全消形累具足慈光若有病人淺淺深 以此道場功德迴向法界願我及衆生以堅密身 微盡未來際觀病 苦時對機說法使彼夙善頓 深入諸殃答我皆能以心實智明妙為扶掖於其 圓滿一心盡未來際觀定中 中 衆 生 露惡夢早亡清心入

正祛邪能以三昧而作佛事悟彼前人咸歸實韻

衆生

若果了其根由力盛力衰境强境弱破小成大扶

云正 以此道場功德迴向法界願我及衆生以明淨 然一眞盡未來際觀難中衆 護之令其所厄速疾消解孤光直達萬累都心坦 熏成諸障難心精散漫莫保生平我以巨力而守 普周塵彩寬廣平正邪惡皆消若有衆生惡業所 。身

生

云助 未知嘗所未嘗觸所未觸聞所未聞習所未習於 普周塵刹不見一毫作諸聖礙於彼 以此道場功德迴向法界願我及衆生以光明身 生種種身中,咸以夢境而為說法見所未見 切 巨細 知所

一夢境大轉法輪不捨業報而入修路妙發眞因

# 盡未來際觀夢中衆生

念愛者悉以此三昧妙境而度脫之不遺藏毫盡 愛人境心斷往還唯以三昧攝彼善根頓入妙境 使彼於一念善根養無邊勝報妙境圓發粗愛悉 使彼於一念善根養無邊勝報妙境圓發粗愛悉

心見其劣惡終墮三途便起方便預作解脫弦離一切人境空平一心了然超越自心定處圓現他

生平所習一一境中巧示方便而爲說法破愚化云以此道場功德迴向法界願我及衆生於諸含識情脫春到華開略無停留盡未來際度怨

來際概衆生生妄換骨移神劣解都亡靈心普現願願光明盡未

臨命終時爲發心光開念佛路十方三寶一切因以此道場功德迴向法界願我及衆生於諸含識

身唯以淨光而成淨體一念通處萬德冷然虚空生死之交中有精靈悉皆圓獲令離胎獄及種種生死之交中有精靈悉皆圓獲令離胎獄及種種生死之交中有精靈悉皆圓獲令離胎獄及種種

聚寒芒作作圓解如如良馬鞭影瑠璃鐵椎粉碎悉能破盡斷其本末絕其煙雲於汚泥中發光明以此道場功德迴向法界願我及衆生於諸邪修樓關成其報境依眞而居盡未來際既中有

云助

**虐空盡未來際觀外道** 

辦俾無欠少教彼發願同我一心滿衆生原盡未一觀缺陷因妙作補益上自諸天日月神宮下及泥型微細蠢動所需種種凉風甘露實用衣衾乃至型微細蠢動所需種種凉風甘露實用衣衾乃至

自力未通化直爲曲轉轉成就使其因緣赴道不以此道場功德迴向法界願我及衆生概諸含識

來際補

云助

**覺不知神契顚宗心依正法更無一念畔入歧趨** 

結構謹嚴盡未來際曲成

左右一一佛出與彼親往無邊海會涉入交參無避通慧畢集春風不熟秋月無雲法器冷然侍佛宏揚法脈光昌俊偉化諸含靈使彼身心虚空玲云以此道場功德迥向法界願我及衆生宣暢佛機

減塵剂更無降生涅槃之想若諸魔力鼓動羣機 或無佛法能以華嚴正旨悟盡羣蒙法報常圓克 助以此道場功德迴向法界願我及衆生遭末法時

有一夫終沈頑骨圓

暢佛因盡未來際觀

佛

出

云正

强軟皆退惡影冰銷盡未來際觀魔出正齊施消其銳氣而於諸法無所作為頹然默坐一將損善根巧破正法我以種種法力先後圓觀倒

一心無累觀諸塵利顧報合變爲酯所拘眞光末正以此道場功德迴向法界願我及衆生清淨光明强軟皆退惡影冰銷盡未來際觀魔出

明一心盡未來祭等其雖想既轉還以勝顧而施予之令彼創懲更難凝著光照乃以方便換羽移宮奪其所恃然後說法神脈

以此道場功德迴向法界願我及衆生以純 不 以此道場功德迴向法界願我及衆生大力彌漫 **懶從兹囘肖故習永捐刻骨銘心盡未來際** 測般若貌視諸宗陵戾人天唐突法界乃至一言 靈聲聞化 終始一行而成超脱若有十方含識恃慧力故妄 一乘則通 餘 意我慢才生處中目滿我皆頓現一機令其 滴對破小機使入正位正法不取法界都 即佛無即無職盡未來際觀 城消歸何處五千退席成佛有期。 聲聞 直 切 想其

支人不思議解脫境界悲心發光光光映現鱗覺聖人不思議解脫境界悲心發光光光映現鱗覺聖人不思議解脫境界悲心發光光光映現鱗覺聖人不思議解脫境界。

菩薩非我自己衆生呼喚赴感尋聲/靈靈一機盡 應影事周旋頓現諸妙於諸大士互主互賓無一不取涅槃塔涌旃檀華開寶相乘機度世不涉根云以此道場功德迴向法界願我及衆生不取生死

#### 未來際觀 杏 薩

云助 以此道場功德迴向法界願我及衆生復 更無一事靈風脈脈元箸超超所獨皆圓 無心成 本 心源

應身毛塵刹巨細全亡情量不存十方燈鏡空明

云主 **进以上所述四十八願願絲願網** (光層層鏡照言無或妄力本依眞諸如來所 際非境非心法法圓成盡未來際概 珠涵原 如 來 共 海

道 見知十法界齊爲作證不無退息熏轉圓 願 場發明 本 際 成長侍

神二 少表 忘 本願以 許鳴 正表云 鉛 此 功 殷勤 德 迴向菩提情與無情同 奉告凡聖真靈满足 成 心 佛道 期 不

給午 性前 問鴉 糧後 訊馨 二行出接 事放 随生 意及

**法界聖凡水陸大齋普利道** 場性相通論卷第七

法界

聖

凡水陸

大齋普利道

場

性

相

通論卷第八

淨業行人 咫觀 鄭應房

上下堂通供連 普 結願

第 日四更幷巳刻

云正 表主 表列供白法 并品云入 至心歸 及一 切法是佛法故當如法以 者一點陳 命十方法界佛 法僧實

磬--

振拜

**矜赐** 

將遂

故施亦玲瓏必謂百城煙水是處道場法中王不 رياره 放當即心以爲供心平等故供亦平等 切 心 法 玲瓏 是 佛

滯於前途著手成春方偕之大道今則施心大語 待飽於珍饈鏡中心豈借熏於香火同空無物尚

**遣總十萬八千之苦酢鹹淡都成** 供法全彰合二十五席之音樂燈塗齊現無邊彩 味調 和王 尴

二大十魚 一大 福衆 同

。生統

解枯而

入妙

如斯嘉會誰

測功

。動

恭請密

齊明旃檀乍蒸華風

20

四座合眞假

丽

長

春果熟

助成眞願鵬 縛怛 吽 他 孽跢 縛 路

具二 上表 呪随 **學誦** 鳴**随** 鈴切 供

积

帝

嘛

跋

哪

云助 獻此 法法 心以 養想 印之 品此 心奉 類 具切 足供 美中 善出 齊生 彰無 能量 使界 聖內 几界 悉外 生食 歡妙 喜五 示揮 受及

表 如供

段觸思禪四食原非有二俱生和合五味可以

物豆非隨順之心多合衆品以明度 多人聖境而都超在凡情而似有極大悲以同 惟願慈和之

用足竊念十方衆生爲好心故爲求道故以內 身 外

道惡人庸流雜鬼暗明盜受引入歧趨衆生不知 外財於法界中,秉真實心而為施捨其中或遇

作福田想以斯多劫不出輪囘今某等普代十方 切衆生捨妄還真專誠供養宏開嘉會普供員

**攝受妙用周旋總勝劣而無遺慶團欒而歆饗** 靈不妨品品之相銜悉使重重而 無 盡正表 等心 馨臚

鈴振

論日,何以請之名相供之名相上下通供之名相 各各別乎葢一文屢見精彩不鮮異曲同工神明 能運心通感具足靈盆也

猛

.IE

故

云主 法 重。 受用變化 心奉供第一 切如來唯願各偕眷屬安處道場 席法身清淨塵刹 函。 無 恭 重

> 日今時受茲法 供 同鳴 磨 拜振 鈴

論日何以特開席數乎葢以 是 宏開盛會川滿

心

期

指陳方為慶慰

云主 法 盡權實玲瓏不可言思無邊法實惟願各皆 心奉供第一 一席爲諸佛師 作衆生範 重 眷 重 無 盧

安處道場是日今時受茲法供順 樂 拜振 ø,

是何故也。这造以盡法界之變化也問三四 論日第一法身第二佛 。師 第三與第四統以 何不 僧

變化者莫不滿十方而來格來饗也且下堂之機 **僧令長者李君等欣然一坐答日勝義僧已攝**菩 薩位中今爲席不爲人席之名相全而人之神明 以盡變化之神也問十宗旣標僧號何不列勝義 言佛也四旣僧矣又標法輪答曰以不齊齊之所

進而 ·益熟故超勝之情迥吳矣

云主

心奉供第三席九輪交錯菩薩僧伽

諸

品

辟

一一一个

法一

受茲法供問 支大阿羅漢惟願各偕眷屬安處道場是日 一摩 鈴

云主 法 心奉供第四席禪宗淨上教律祖 師 曲

直

諸

泉性 相分派轉法輪 僧惟願各偕眷屬安處道

是日今時受茲法供鳴 一整 鉛

云主 致菩薩聲聞一生補處惟願各偕眷屬安處道場 心奉供第五席 方往生九品上善阿轉跋

是 日今時受茲法供關學振 針

云主 法一 受茲法供隔 聖入佛法流惟願各偕眷屬安處道場是日今時 心奉供第六席華藏玲瓏妙嚴世主非凡非 一點 鈴

海 是日今時受茲法供鳴 應迹仙流仙中佛子惟願各偕眷屬安處道場 一躬 鈴

云主

法一心奉供第七席非仙

即仙即仙即佛深入法

不 仙中帶佛何也論主日不帶則下堂矣古本仙 拜天何反拜儒 上 粕權寄下堂加功煅煉今之衆上堂皆深入法 堂儒抑下堂不如渾然兩平之爲得矣問 乎論主日非拜儒也勝義僧耳 僧

界見性之人同佛境界者心七言佛而八不言佛

**化論主日仙以言佛為榮儒以言佛為恥順世** 

相

而名字隱現於其間乃佛之所以爲佛也

云主 法 民以道自勝惟願各偕眷屬安處道場是日今時 心奉 供 第八席人中賢聖通貫三才立極萬

云主 决 受茲法供關熱振 王善女天衆惟願各偕眷屬安處道場是日今時 心奉供 第九 鈴 席如來示現金剛尊天十大明

鈴

受茲法供問訊。拜

法

來座

切

神王護佛

云主 受茲法供問訊拜 法護僧護國惟願各偕眷屬安處道場是日今時 心奉供第十 - 席近如: 给

云主 法 學士宰官沙門惟願各偕眷屬安處道場是日今 一心奉供第十一席水陸大齊因緣法章。

時受茲法供問 訊解 鈴

之內而後方之外也大經亦有言梵釋沙門婆羅 問沙門序人王之後毋乃顚倒 乎論主日。 此先方

法 門者不板分聖凡隨文而說也

云主

星宿行 時受茲法供鳴響振鈴 一心奉供第十二席空色諸天六欲 法利生惟願各偕眷屬安處道場是 九地日月 日今

云主 法 仙流 心奉供第十三席出神 初齊佛韻 惟願各偕眷屬安處道場是日 入化鍊炁還 。元 九 品

時受茲法供問 訊整不振 拜鈴

問天中 於天何以判 九地 出。 何 也論 旣判應列十種 主 日空四色四 邪修 何以背 欲 也仙 佛 誠 紞

言横分九品論主日 。王不 仙亦隨順衆生之一 稱彼爲世主亦其例 非背佛 仙書所列九品為詳依仙 。此問 。也 何不以帝君眞 佛言國主亦稱 大

神君分高下之三論主曰彼教混天神仙爲

升降今既分別 則不序 通稱 耳

云主 聖功寄居凡位惟願各偕眷屬安處道場是日今 心奉供第十四 院威震 八部與 天同 。神 未

。時 受茲法供 問頭 訊鄭 不扱 拜鈴

云主 法 靈化 心奉供第十五席十方世 行教化惟願各偕眷屬安處道場是日今 外四種輪 王變現

受茲 法供 問赔 訊祭不振

**旁生乃及修羅矣問天修羅既另開上等八部** (部何不 分上下等論主日下等入非 鬼

> 問輸王 耳論 何 .特表十方也論主日嫌此界今無輪 主日此席因入部而· 立不可更名也。

也

云主 法 可 凡今超昔墮惟願各偕眷屬安處道場是日今 心奉供第十 六 席微 塵勝劣品品人倫可 聖

時受茲法供問 **訊整** 不振 耳鈴

云主 社 年出犯力隨生惟願各偕眷屬安處道場是日 心奉 供 第十七 。席四 種大身阿 修雞 衆 嗔

心

時受茲法供問 訊整 不振 拜鈴

六主 非 法 人新知 心心 奉供第十八席精靈變現游戲 佛化 惟願各偕眷屬安處道場是日今 神 通 示作

。時 受茲法 供問 讯游不振 拜鈴

法 音將超流類惟願各偕眷屬安處道場是日 心 奉供 第十九席精 神暗淡勝劣鬼倫 初

云主

法

時受茲法供問 訊磬 不振 拜鈴

云主

法 時受茲法供問訊不 心奉供第二十席千品萬類昔號芳生靈蠢 位惟願各偕眷屬安處道場是日今 拜鈴

。此 。問 丽 不忍之心油然生矣昔之畫種種三惡道形 位 誰 。爭論 主 日 將謂 我話墮又日 君子觀 於

。者 乃雁 過長江而留影少神明變化之用矣

云主 法 雕鉤鎖乍挹醍醐 心奉供第二十一席鐵丸休吞銅汁 惟願各偕眷屬安處道場是日 罷飲巳

今時受茲法供順 訊馨不振 拜鈴

云主 法一 今時受茲法供關緊張 念入微不受諸趣惟願各偕眷屬安處道場是日 心奉供第二十二席死生中有暫住非常

云主 法一、 職諸神心依 心奉供第二十三席道場內外上下 正法惟願各偕眷屬安處道場是日 -入方。奉

云主 法 今時受茲法供關 心奉供 第 二十四席 訊馨不振 拜鈴 當機受度爲法來臨

念熏修頓超數量惟順

各

偕眷屬安處道

。場

是

日

云助 五法

表席師

陁

Œ

逵

囉

今時。受茲法供順 訊整不振 拜鈴

云主 法一心奉供 聞成熟部 時受茲法 正同因惟願各 供 第 二十五 不振 。席 偕 最 極有緣 眷屬安處道場是 未成 無 漏 H 熏

> 唵 云正 表 我 佛 識 葽 如 來 三婆縛 有獻供 場茲 供 養 云 縛 眞 資曜 , iii 謹 解振

鈴聲

Í.

生想 嘶一 喜切 念几 道受

云助 云助 養法 表成師 表 佛 我佛如來有獻香眞言 天齊 秘 密加 養 加持不思議· 八聖歸依法界用 力馬諸 謹當 品 至誠 物美 普凡同鳴 妙 供獻 難

窮

曹 鈴

奉

席者 拜振

兩特 手於

敬學 耳之表

**险** 薩婆怛 他揚多 杜婆 件 振鳴 布閣

腴

伽

鈴磬

云正五法 表席師 囉 .一切凡聖之前想香雲滿二十 佛如 軍愛囉拏 來有獻 花 末曳

唵 薩婆怛 心他揭多 補瑟波 真言難 布閣 誦

膜

伽

三慕

翠愛囉拏 一末曳 件 振鴻 鈴磐

薩婆怛 一想 佛如來有獻燈眞言 切率 凡雲 聖湖二十 他揭 14 你婆 謹 當宣 布閣 瞑 誦

末曳 吽 振鳴 鈴樹

伽

席師 切燈 凡雲 聖法二十

五法

嘛 云正 我 薩婆怛他 佛 如 來 有獻 **锅多** 食獻 阿賀坦曜婆 眞 宣 H 鸣 誦 陂 摩

摩 圳 婆鉢 那 踬 那 部 折 那 薩 網 那 布

腹 m W 签 愛囉 孥 末 鬼

吽

云助 雲法 表 異師 振鵬 起想 鈴磬 我 遍種 佛 二種 如 十次 來 五服 有獻寶眞 席飲 -食 切茶 く言謹當宣 凡果 聖如 之妙 的實 韶

陥 波 羅 薩婆怛 蜜 他 揭多 布 図 踑 摩訶跋折嚕 伽 三慕達囉 四 突雙蜒 婆 摩怛 那

末 电 凡光 吽 聖雲 振鳴 之遍 鈴磬

云正十法 表 五師 席想 一實 切色 前二

海 别 法門 同 滴 異 百川。 成 無 塿 水 此 M 心 供 顯 用 現惟 如 最 。鏡 靈色 方寸 一整香 心 于 。地 成衆 。里 味 此 觸 供 妙 法 之 如 Ħ, 何 金 此 眞 供 憑 16 如

。夜 不 此 供如 遷 明 此 暗 Ŧ 供 朻 珠 如 。街 網 此 遼 異光同 光 供 如滿 中影而影中光 足芥子 。住 此 供 贮 如 晶 此 片 供 、瓶 如 高 桂 月當秋 低 指禪 齊現

不

非

M

非

即

是此

供如夢中

貴與刻百

用 供 享夫 今朝 可 圓 映 帶 成 手 法 面 EIJ 不 妨

如

天

E

少

物

云助 界主 表 直表 我 使結 農定 如 來有 法甲 無神 法 礙入 供 現三 境

貢

o E i

謹

宜

誦

定法

印帥

\_. (J)

表禅

呪同 說

唵 薩 婆怛 他 搦多 悟 啊 那 摩 訶 鈦 哩 鈢

一末曳 吽

波

羅

蜜多

布

图

瞑

伽

達

囉

翠愛囉

庇

大法 法 圖陶 小師 成泯 前想 後無 際消 短邊 棱 長法 全界 振鳴 入徵 鈴磬 異妙 宗六 不廛 堪供 指登 著里 無凡 逸交 经品 類涉 悉入 爱--冤多

此

N.

無

用

法

則

普及

云主 遊法鏡悟生死之如幻知菩提之不空聞熏思 七 趣當機之衆花 快。 飛釧 震虔奉二 。動 悉入眞機 一尊列聖之前 人影衣 香。 同

欲 惟 言乃依 此 事開 佛 示 # 尊 悟入豈有 而 無 所 · /E 。因 同 雖罄吾生平之所 垂渡 念共慶 圓 。修 成

疏正 學表 周。 主教 點 所 法意 心 跪旨 期 功 白助 勳 無 云表 邊法 液 事 e | 來水 振鳴 鈴磬 極 ()樂花 陸道 刻出 場 復鎮 入柵 花 ŀ. 一門 F 極樂願 拜至 学 法事 E 重

。问

護其命必要 **滿之以速其修苟有所見我皆慈悲正直而** 現其前不遭魔外凡一 。從 冤對消亡眷屬隨 屻 秉中鋒不落邊際 佛者皆無苦屈直 3我融法法 衆生 所 作悉辨 早 養圓 發 飛生 而 ũ 成我為衆生引絲 化光苟有 。根 極 ,順 早 凡 達 康莊 樂快觀彌陀凡一念信 神 H 緣偶然入理者 事發機衛道者眞 通 妙 所求我願意 凡 迅 法 速法脈 身 生起 心 潔白 絲 安詳 善 行 Mi 佛 修行 晝 入 威 姜 方 有 加。 榎 翩 便 衆生 知 心 。者 神 願 光 之 皆 m 力 向 。明

源於 密 緣上爲示題緣於苦緣上爲轉樂緣疎 以歸於正 皆安慰習 皆與之作規矩 切 拔我以逆順一 綠 痕迹,我皆與之作伴侶。 法我皆與之周旋 《偽者順 無 緣上先結普緣於弱緣 軌 氣 **絶**星 靈同 折以眞 不 。挫 面 一機而振落之凡於正法生 我以剛 彼 不越。 iffi 。緣 佛 無猜 柔 久成 知見 而彼不知但生 切 。疑 。時 境 自然 上為 我皆與之警 各現緣起皆令還 而 切 我皆給 處 生 者引 勝 緣於隱 切 、策 Ż 崩。 事 我 於 我 Mi

> 我同 赴妄盡眞第一 沈惡報我今以此供養諸佛法僧 體衆生心成今日 悉達難言之隱勇 事 بال 肌。 뗈 外作一 具靈 天衣適體實鏡當空必 中 或 年 於 事 同 後 。根 邪 月 悉能 歸 。事 修 同 難 依 日同 報終時決生淨土其有衆生 中夢中定中示作熟 不 圓 願 施 應 明心地匆匆往來空資 愛心或於天神作 於 所念衆生咸 無畏之恩醍醐 時生淨土者必獲 如 祈 是如 佛法偕寶 是之衆生 令得 無量聖賢之力 綠善巧 入心甘露灌 度喜隨 供 如願 天仙 一衆生初 好 養 必養 願 龍 此 或

#### 飯日 鈴振

如

妙出

娑婆慈愍光

中

戚

界

湀 代是 神至 表一 妙內 聖 立主 末亭 如外 紙盤 如午 二法 後事 不加 上刻 攀等 H 銀皆 法鷲 表入 指焚 用以 排內示牌亭青 箔備 行僧 刻 列燈 同疏 紅黃 等列 之以 申 問一歸以亦赤 無普 刻 可筆 盤供

心图

號之

焚名

物樂

或點品力

紅鉤末者

依勒 卷作

實業四二

等安 拆四

但亭被將 用最專行

二紙十字

本十

開個

分前

疏鈔

訊問 云訊 觏 盡 虚空偏

羅時

噩 。凡 同 心 歸 。命華 艋 極 殿 鏡

。陀 陀 心 鏡 振拜 鈴起 鳴

云正 浚 我 佛 如來有 果願真 常宣

那 怛 囉 野 那 那 謨 呵 利 那

婆路

枳

縛 囃 耶 菩提 薩 娷 夜 訶 薩 捶 野

摩訶迦 嚕呢 迦 野 遊 縛 襧 縛 素囉 那 麼 寒

履羝 三麼三 麼 努跛 囉 布 麽

惹曳 開設致 八班惹曳 PE 弭 輸 迦 野 陀 伽 你 豑 耶 摩閣 那 輸 陀 弭 秋 野 播 第 娜 薩縛 野 你 目底跛 軃詫 誐

表六扳随師 多 秋 第 頭 摩 駬 陀 纐 訶 振鳴 鈴磬

道諸 顯想 鉤異 往我 鎖苦生及 舉引同九 竟入 我法 皆菩 願界 空提 者聖 連舉 一儿 華竟 一咸 品從 尅於 地心 果佛 分一 我境 明一 於無 顯兙 衆有 現果 生退 起轉 種成 種於佛

土法

云二

種

加

持

E

重重

狻

願

E

。周

最後

拈

鰯

佛鳴 名魚 云同 南 無花 嚴 安樂世 。界 光明 阿 彌 陀 。佛

云正 VU + 建法界聖 振鳴 鈴磬 风。 水陸大齊普利道場七 H 厦

满。

云助 云正

麦

聖

戻

此

四

表 依八

次人

四

衆

頂

禮

云正 表歷

表 排樂 次次 十一 値 飾 頂

拜入

學人

問入

汛門

仍左

出右

外各

瓊四

門一

至字

他立

成齊

歉

禮一 事 頂 禮 八香 人燈 入及 門提 頂燈 避提 如旛

上提

燃

0

各次

班--

皆--

云助

表

轨

依大 前衆 法八 頂人 禮一 學班 整鸭 重聲 簾三

用 凊 四乃 紙二直主 有

盤次之上鳴表 継二 播加 馨讀 置十 以牌三意 各三 紅位 拜旨 席乃 紙下 問助 案至 掌觀 訊表

盛裹

之之

毎雨

席頭

二用

盤紅

唱助 表 乃十 云表 陪先 假表 疏表 捧 席二箔包畢同 付四 心第最 艀 不十條疏 起跪 一後 者入四維文立正 入。 立四 定人 二依 上第二纸 表次 一朶緞 一而 瓦黃 一入 絮纸

以問

盤訊

付二

之表

先排

二之

歸 命 满 法 。界 渚 佛 法 。僧 同助 唱表 常 拜 住

云正 起 至 \_\_ 訊問 籫 振鳴

表 值 樂 師 開 。辭鈴聲

二先 云助

盤旙 四提 三香 主爐 衆爐 燈燈 法不 至次 次出 問入外二二領 訊二項表十路 捷次 三次 匝一 乃旛 奏在 入盤 至次 樂棚 法 盤四

止樂 三第 盤提 齊人 中次第二 門主二十 次燈 第次 雅十 次四 提盤

万便資之法力被以佛光左提

右梁

·而優容

聖人尊居常寂本絕去來俾凡

倫悟徹

阻

歸

亞

無

云正

案法 問師 大藍 司 벰 訊表 悲魚 白咒念 。官 二至 地 表判 Kit 云官 功 德司判官上堂文實司 請天 府功德司判官中 觓 官下堂 界 功

牒义謹 文寳 司 當豆 判 官上來修建水陸道 讀助正 位連 一女 倒疏 場七 焚資 之緞 H I 满 訊主 具 表法 有 白問

各香 表問羅者守具壓退問 訊蜜 一之 金大 南 一入銀門 少多 無 停三立白元外 乘常 稱於主資排 盤法 若列 住 前乃干缸 缸岩 面鳴 皆二 瓊有 相鐘滿十 於一 外亭向鼓十四 **燈則 呪主 分隻** 拜主再牌上法 為課 跪法 繞琉 表表 一定 三外入白白紅散 列亭 念皆均者 摩入 標置 訶捲 席缸 般簾 數外 若捧 使依 波盤 人席

云助 云正 稽首 伽 、梵圓 滿修 多羅 乘菩薩 。僧 咸

攝 受上 來修建水陸道 £ 日 A 瀛 有 疏披

光 中 希 垂 朗

云正睪正 表陽表 現 。前 整液 振意 切 會凝 法 给旨 同助 無 起表 三裔 然 。生 光風自在 拜疏 切 法 無 稿此 十方宛爾法 滅 蔽另 之用 岩能 也鈔 如 捧捧 是 而继 界 。解 諸 立者 Hi 。成 佛 惟 常

> 云助 表 與三生新眷屬齊來大會普尤明 我

淨

悟真宗親近果位彌陀頓

沧華

嚴法界常

利

鈍之倫

後

進

前

趨

m

九蓮微妙之

品。

速歸

佛如來有奉送眞言謹當宣

誦

云正 腌 表 麼訝 1 來修建法界聖 維 穆親 叉 凡 水陸 目 磬鳴 大齋兽利 道

囘主 云助 表 偱 樂司 秦樂八 樂人 齊

H

滿

奉送聖駕雲程大衆

心念佛

引導

場

日

白法 燈缸 曲法 唱面 立前 折向 佛向 缸盤以上 讚外 外依 盡一 面號共問 少而致訊 停住出盤 大次 門第 再出 秆排 问班 曲次 折如 以前 盘稷 其稷 致而 FIN

之紆

譽同 表主

主主 表不畢 法法 復 動焚 遙視 度 光 對二 二散 桑蒙 刹海 表課 缸十 同定 随四 向樂 具缸 外止 三畢 願 極 問主拜香燈 無 頂 窮 宗 人馬 心量滿 十方全現實 退收 数大 步旛 虚空 立人 二枚 一十四紅 往

。滿 煉疏 來修 依 建 佛 法 歸 ,財 界 無 依 限 。法 聖凡水陸大齋普利道場七 歸 良 因恩周沙 依 僧 歸 依佛 和 法 南 僧 三寶已竟 聚 Ħ

瓊主 亥日 內棚 事法 事向凡外 內一瓊問 陳設須敬 謹表 存随 **沪之** 於香 陪燈 位視 疏火 緞畢 於瓊下

至是 正演 陪位牌。○ 我歷陪席以便永遠侍法會也

法界聖凡水陸大齊普利道場性相通論卷第八

法界聖凡水陸大齋普利道場性相通論卷第九

淨業行人 咫觀 鄭應房

像式弁 灒

第 席貨第一席至第十 彩一 少席

式 光身中身外顯現無量佛身佛刹胸前特現一 中畫 一大佛用淡金爲身淡彩爲衣淡銀爲頂 。佛

讚日

稍大坐千葉蓮花一

一葉中有佛

尊

浩浩手慧海全無邊煌煌乎智炬全無煙蕭蕭寥 寥乎笛無孔而琴無粒層層密密乎似與 一切刹

塵塵刹融通念劫囘轉而周旋又無柰其無頭

尾無情無性無色無空無正無偏喚作十身靈相

也徒然不是 凡人不是仙

第二席

大 二部分列中加一部上題大方廣佛華殿經律分 分三層第一 經軸第二律軸第三論軸 經十

西天東土聖賢撰述

大小兩乘論分宗論釋論等加雜藏如呪儀等及

讚日

豈有身手 而陪上席 法筵健將 君爲第

佛佛之師 聖聖之母 擬人無慧 索之空有

第三席

式 有道之像男女老少不拘以表勝義僧也 分三層上菩薩中辟支下羅漢旁加 切在家 諸如 家雕

讚日

天衣璎珞 富貴聰明 貪喫小果 稍 勝義超卓 欠精

第四席

中間有人

如

麟

一角

別有僧馬

大 有苦行者有運通者有行法者有救苦者或指月 形狀各別有送經取經譯經校經誦經講經 。者

**形或入山形或行脚或繞塔或坐禪或持咒或禮** 

拜懺悔或念佛往生

護日

八部佐天 六卿治世 苦矣凡流 聖哉開士

星羅基布 冷然實心 依真而住 無有古今

第五席

式 分兩層上有池水蓮花一佛二菩薩坐花臺上

有九人跪花中聽法天樂靈禽圍繞下有十方衆

線光光中蓮花花中一人跪而合掌頂有圓光向 生臨終之相先列四衆後及異類一一項上有

光五轉之後分百千萬一一光中皆攝取往生之 西往生西有一佛二菩薩立像殷勤接引佛眉間

衆不可悉數

費日

九蓮花裏一童眞

一童眞共一因

聞說真靈無二路 不煩仙訣度長春

第六席 依華嚴世主種種各別而這之 點綴生動布

式

景確切為住此席像多宜細心描寫

求其來處 尊天富貴 大神聰明 賽威霆耀

**馨寫生**平

作善知識

了不可得 遇著善財

左 畫種種仙人形像頂上皆有佛圓光以入佛境

第七席

界故也

讚日

百億日月 囘心一脈 **伹一塵寰** 前妄勿貪 冷冷策進 極目無邊

全現家山

何處仙班

一一世界 作我珮環 來歆法供 鏡影飛酒

第八席

此雖歷代儒宗然須有神韻莫作腐儒形腐儒

左

尤實而有之光輝也 是下堂人類所收非此席也頂上有金色固相益

讚日

誰知其樂

空歎賢哉 執理與事 兩鹽輪回

不須提起 深入法界 欲無言矣

輪囘二字

: l

第九席

分部局眷屬国繞 多游亦有善女天或文或武皆極解脱有威光各美游亦有善女天或文或武皆極解脱有威光各式 諸大明王皆忿怒形極可怖畏或佩人頭散珠

大

第十二店多身非金色衣中略帶

金少耳形

香雲賽雨

齊赴法筵

蓮華欲語

化鳥無冤

佳哉法會

即今凝然

英華吐露

飛過九天

讚日

忿怒吉祥 英雄叱吒 慈悲圓滿 天女變化

佛巍巍 天上天下 囘轉從心 剛柔八卦

**韻或鬼神威嚴**一一具多眷屬

太

或甲胄或衣冠或平或奇有男有女或天仙神

第十席

讚日

隱身環衛 眷屬孔多 分途變化 鏡影不譌

金城湯池 佛國無魔 立功何處 自性彌陀

第十一席

式 人王宰官比丘學士各有經營圖度之意人王

梁代衣冠宰官學士宋代衣冠王一二官三四此

丘十餘人各有眷屬

讚日

護日

也色天白色如銀面目顯露

女君臣文武色皆禪定空若魂靈隱約白衣而坐

三界天中空極淡色極清欲極華唯欲界有男

天邊人語 不隔絲毫 依依一堂 精神更超

化工化工 天然不淆 幾人錯過 囈語刀刀

第十二席

**劍鳴琴賦詩杖桂葫蘆身棲岩石種種形白鶴靈芝有丹竈烹煉運氣吸日月光華書符持式 無量仙形有男女老少師徒之象或旁觀龜鹿** 

讚日

奥佛齊稱,乃轉輪,耶不凡不聖。實之實事。雲中君耶山上人耶、執此妄影。臺號眞耶

第十四席

式 夜叉龍樂神蟒神疑神金翅鳥鳩槃茶羅利馬

器

龍鳥蟒疑神 樂部音樂作 羅利鳩柴茶

夜叉更卓犖 主臣男女衆 一威神略

**神威滿太空** 此事可斟酌

第十五席

太 有初感輪至者有升空欲動者有空中降下環

衛森殿各邦畏服者有正在空中飛者輪相前導

讚日

王儀仗次之餘實悉備

飛行人主 **骨莫予達** 十善調暢 靈馭芳徽

重重國土 多少心機 一斉轉動 候佛指揮

第十六席

左. 雖亦人形然神色間如有感通之象又非神通

變化心精華未吐神彩欲飛斯爲得之

讚日

太

第十七席

身面言說

機抽六

蝸角生生

誰為家國

可憐蟲子

飛其神脈

一念入徽

光中蒙鶥

讚日

皆天身像

有現本相三頭六臂者間有儼然現作天人者女

修羅男醜女美王帶雄猛形莊東武多文少間

忍心一發 勝境圓開 不入天品

爲挾風雷

水自不動 山自轉囘 鏡影空花 閱境知歸

第十八席

大 時化盡故也然其中間有一二正直氣象者以 雖作人形聰慧中少正直之氣象以習氣未能

**良馬見鞭影故**也

識日

幻中無孽 即是道人 靈因具足

勿犯風塵

風火不常 **通力非真** 眞存妄盡

第十九席 別有精神

太 人天形中清雄獨劣不一而面目衣裳多含青

色以表來路足矣不可畫作鬼

讚日

劣於品 苦於身 陰風颯颯 欺我性眞

眞常不受欺 果錯由於因 速疾變化去

同作光明輪

第二十席

た 人天形像衣兼雜色而紅多面目亦然其神明

猶少 靈機 也

讚日

释迦大龍王 前身狗而白 今作天人師

威靈涵佛國 蛤也而天 能也而漏

變化不變化 筆墨是雲煙

第二十一席

九 人天形像在及面容黑多白少以表來路甚苦

者如兜率天人新出阿鼻即超凡**入聖**教百億人 以傷害初除痛習未遠故也然中亦有卓犖不羣

天證十地金輪位也

讚日

**玲瓏地獄** 如瑠璃瓶 一一芥子 全是真靈

一朝破空飛出 同入遮那戸庭

我聞古昔阿鼻衆生 即今點點飛動猶如星 生天證道教化衆生

第二十二席

**齊得金軸位** 

太 人天形像面目依稀衣裳淡白神情飄動似無

讚日

所依似有所依

何堪輪轉 **米涉死生** 乘緣入會

鏡影鐘聲

光音破惑 打落無明 時哉時哉 香散同清

第二十三席

大 難然文武鬼神亦兼男女貴賤旌旗環珮符印

僕馬精神魔妙各別而皆現快利之相

潢日

此中妙機 點綴虎空 非伸非縮 星幢來往 當官而行 不見其身 令人可想 何骨離局

第二十四席

大 煙雲中似有騎龍跨鶴乘輿步空飛行凝立之

相皆眷屬圍繞面目依稀以聞法受熏未可預定

其報之優劣也嗚呼。金鎔於爐雜為其模

#### 讚日

縱橫普遍 偶露一星 撥開塵點 法界空靈

孰親孰疎 佛眼垂青 請君直往 安樂門庭

#### 第二十五席

大 多畫正面多畫全身常依法會身心善良漸露

圓滿光明之象

#### 讚日

椅交脈注 非生非佛 片靈機 佳哉鬱鬱

中有點者 點睛飛空 助我經綸 救此羣蒙

#### 牌式

第一席十牌〇十身靈相法報化 一切佛告然

第三席十牌〇十万雲集種種乘一切僧同

第二席十牌〇十千微妙過現末

一切法同

第四席十牌〇十宗諸祖師僧大善知識同上

第六席十牌〇十刹塵蓮花藏妙嚴世主同 第五席十牌○十方往生淨域諸上善人同上

> 第八席十牌〇十方入佛境界一切儒宗同 第七席十牌○十方入佛境界寄位仙人同 上 Ł

第十席十牌〇十刹飛身重重護法諸神同 第九席十牌〇十大明王十方示現女天同 Ŀ

第十一席十牌〇水陸本宗歷代諸善知識同上

### 以上上堂竟

### 以下下堂列位

第十二席十牌〇十方無量一切天上真靈計

第十四席十牌〇十方無量勝劣八部眞靈同上 第十三席十牌〇十方無量諸仙列派真纂問

第十五席十牌〇十方無量四種輪王眞靈同 Ł

第十六席十牌〇十方無量一切人類眞靈同 Ŀ

第十八席十牌〇十方無量別別成就精靈同 第十九席十牌〇十方無量得脫鬼趣之靈同 第十七席十牌〇十方無量阿修羅部翼靈同 上

第二十席十牌○十方無量得脫旁在之靈同上

第二十一席十牌○十方無量得脫泥犁之靈同 £

第二十二席十牌○十方無量死生中有之靈同上

第二十四席十牌〇此一道場正度列位真靈 第二十三席十牌〇此一 道場十方有職諸神 问 同 Ŀ Ŀ.

第二十五席十牌〇此一道場部位一切真靈

同

Ŀ

正陪人名而小字書之總別同異成壞能全現於 唯二十四席二十五席每牌居中大字外可詳開 毛端也實王刹開法輪大轉亦生平之快事矣

阴 水陸道場附印文疏式

水陸內壇法事沙門謹疏三賽龍天一切真靈座下 上達今有道場隨喜善信下列人名及仗三實力堂 伏以道場無礙衆願環與既集所長必除其患稱 而周法界從心而作功勛旣有感而能通故據情以 性

慈朗耀徧燭昏衢法位常安永字衆志合十方大悲 得如願云云某等既受來詞理合坿疏上塵戀蹙眞 脫生者家藏故者超登萬苦長難一眞圓現所有下 神聖之力救衆生心中苦惱之緣所缺皆圓所黏皆

畊

年月日具疏水陸道場法事沙門

情伏惟周密護持以滿道場全量謹

疏

檀

越

押

**籔上寫水陸道** 實場

水陸道場乘教奉行法事沙門伏以從心現業即 水陸道場各家附行燄口意旨式

彌多篤奉眞言恪遵儀軌普施斛食至濟含靈今有 降臨慧啓無遮光照有赫接引之緣將熟變化之用 即三破妄顯真誰升誰降爲衆迷之不悟故諸佛乃

名心願 仗佛恩靈使彼超度悉皆如願云云某等既下列人 仗佛恩靈使彼超度悉皆如願云云某等既

受來詞理合如法據情上達伏願生存蒙漏亡故超

· ,宋苦全離一眞圓現彌陀心鏡不隔絲毫極樂蓮

花全通消息

年月日具 簽上寫水陸道

旨場

法界聖凡水陸大齋普利道場性相通論第卷九系

#### 懺 縁起

本朝 認明季書本藏稱名不備續者濫登滔滔不絕直至 彼此號殊今所存明之梵夾藏其目尚殿而不能無 深方能破羣生執著南北兩藏行世已久古今書夾 將欲建明幢以持世提快劍以祛邪必先知正法逸

場檢藏之功能站寄懺儀備諸名相與下堂列位 粉是其所短諸家入獲門戶見存新坿子目書少而 年來 醫延抉翳破陋亦有可坿之書若干矣目錄之學在 例多亦不必也今依其前次融其殷軍以作水陸道 釋藏者以知津爲近所陳要義本自可觀但記號糾 **憲皇帝董而理之乃收奇黜妄整頓一新竊以二百** 國家英靈之氣感十方應化映現其間扶正

◆今 疑合

前

後綱舉目張唯重譯無奇外道

論疑偽經皆當

不用襍藏呪藏等名鎔歸三藏而顯密大小東西

標目在宋未有發明義門五時言未盡善今用 大乘論八小乘論九密意十新書 乘律四小乘律五西土辉論六西土宗論七東土 顯次方等密次般若次法華次涅槃二阿含三大 北藏之舊規而稍帶知津之條例一華嚴次方等

標名 所以 以方 標注以示 方法 謂融 下等等率 獨準 一即 一字皆須跪 被殿 切方 總律 大法 經廣名談 機率 皆十 簡 要今懺 師 等閱藏 不迷也 者若別為小 開標 類乘 如依 無事 實智

兩旭

間棱 當是 明也 審陪 揭正 出之

方隨喜種此善根金剛不懷

光光癸亥金水年月日時難園執事咫觀記

フルショッショ

行人從禪定起從容入堂三稱南無花嚴海會

佛菩薩問訊

切恭謹一心頂禮花嚴法界圓融三實拜觀 顯現自在力 爲說圓滿經 無量諸衆生

悉受菩提記

願此法音雲 一賽莊嚴 具足光明力 充滿十方界 成就如來身 衆生心鏡啓

於法界化為微妙之法雲重重實韻無有窮即 我此香華偏十方芬馥開敷咸第一引申周滿

心即身即世界身界涉入種種念一一映現光

普照於十虚不見娑婆見海印森羅萬象具一 明幢世界種及世界海吉祥囘復咸輝華靈心

體星宿炳現衣裳中文理宛轉萃成章方便成

就衆慧命

供養已一切恭謹拜 上觀

心奉請大方廣佛新華殿經拜觀

普賢說世界海十種事 各得解脫上首各說十項師子座莊嚴具各出 賢說一切世界海中諸世界種刹名佛名 集衆眉光顯示還入足下大蓮花現前佛毫相 菩薩與供養雲說頌 讚頌一切菩薩亦皆讚請 與十方菩薩說頌 中有一切法勝音菩薩與微塵眷屬坐此蓮華 於供具中出問法頌佛放齒光照億刹海出頌 主妙嚴品第一,佛在道場成佛三世間主悉集 **法界圓明情量破盡一乘不共無礙境界** 壓頂與智從三昧起大衆獲益如來毛孔放光 切諸佛毗盧遮那如來藏身三味諸佛現前 普賢三昧品第三普賢人 如來現相品第二書薩 花藏世界品第五普 世界成就品第四 世

上第一會

盧遮那品第六普賢說往古大威光本行

以

世界十智佛之十菩薩文殊唱名號差別法門 如來名號品第七佛坐普光殿以通力集十色 四聖諦品第八文殊說刹刹稱四諦各異名

文殊問賢首菩薩廣頌信心功德法門 以上外,答以一切事中發願法門 賢首品第十二人問答發明法要 淨行品第十一智首問文文殊,說頌 菩薩問明品第十文殊與同來九文殊,說頌 菩薩問明品第十次殊與同來九文殊,說頌 菩薩問明品第十次殊與同來九

精進慧問發心云何修習法慧言住十種不放。

逸 以上第三會

摩 夜摩宮中偈讚品第二十功德林等從萬升夜摩天宮品第十九佛不離道樹釋宮升夜

明三昧同名佛現前摩頂出定唱十地名解脫 十地品第二十六佛在他化金剛藏入大智光 佛現前摩頂起定說十囘向 放膝光令十方互相見十幢菩薩說頌 剛幢等從萬塵刹外十妙世界十幢佛所來佛 摩而升兜率 升兜率天宫品第二十三佛不離道樹須彌夜 藏品第二十二亦功德林所說 三昧同名佛現前摩頂起定說十行 **頌勸**說乃宣地義 諸佛亦放眉間光來照虚空中成光明網臺出 月蕭一再止之大衆同蕭佛放眉間光照十方 向品第二十五金剛幢入菩薩智光三昧同名 塵利外十慧世界十眼佛所來佛放兩足光說 十行品第二十一功德林入菩薩善思惟 兜率官中偈讚品第二十四金 以上第六會 以上第五會 以上第四會 十無 十囘

種種三昧不見普賢佛教禮普賢觀十方發大三昧,普眼問普賢三昧,佛令自問普賢大會入

十定品第二十七佛在普光明入諸佛刹那際

種種雲同名菩薩作證 動再問再答同名佛現前讚歎同名菩薩作證 菩薩頂菩薩即問大法佛口放光普照十方右 七佛白毫光曹照十方右繞入如來性起妙德 品第三十六瞋心能障普賢物修十法刹海雨 將下生光照地獄化生諸天證十地 來隨好光明功德品第三十五佛告賽手菩薩 海品第三十四普賢說九十七種大人相 十三佛加持青蓮華藏菩薩說 品第二十二皆心王說 品第二十九皆普賢說 続入普賢口普賢身座增勝唱法門名大地震 王問如來答 大三昧名令普賢說 殿普賢乃現身兩十千雲世界震動佛自唱十 壽量品第三十一諸菩薩住處 十通品第二十八十忍 佛不思議法品第三 如來出現品第三十 阿僧祇品第三十心 如來十身相 普賢行 如

> 諸佛現前讚喜 以上第八會

策發甚深令親近善知識主件重重還歸本際 上第九會 再見文殊乃至普賢說偈冷冷盡未來際 優婆塞優婆夷童男童女及諸龍衆最於善財 十方文殊南行舍利弗等六千人見此勝事隨 觀察說頌菩薩得無量大悲門不離佛所普救 入佛神變海方便門出生大神變莊嚴雲文殊 俱入師子順申三昧樓閣莊嚴十方雲集普賢 入法界品第三十九佛在園中菩薩聲聞世主 逐南行至福城東住娑羅林大塔廟處文殊見 **皆唐于闐國三藏沙門實叉難陀** 

譯

心奉請大方廣佛華嚴經入不思議解脫境界普

賢行願品拜觀

就入十卷新華嚴經之入法界品而暢言之關

心奉請大方廣佛華嚴經職 **登品之少**分 來名號品光明 示詳明淨除流弊唐罽賓國沙門三藏般若譯 佛說菩薩本業經即淨行品 未前備譯 佛說兜沙經 諸書

莊服三味諸利十八動出定與普慧百千問答 雕世間品第三十八佛坐普光明普賢入佛華

以上第七會

與疑疑師 醛行 也定品 經地亦 摩伽 方廣佛華嚴 切 羅姆人出即德法現如 佛 品即 顯無邊佛土 刹 住 等日菩薩 經 功 品來 夜界 經 德 **性亦** 一 一 一 一 手 野 品 上 机 十 十 十 神品 度世 經水即 續 阳品 十中 功 + 入法界品 二位善無上勝 品 德 漸 所問 光辭王量 經 備 末即 是即 三昧 德從 知長 有雕 菩品 如壽 ŁIJ 尼速 生天藏者如世薩 來量 暂 終 有主 事至來問說是 文殊 自品 定 --德光內普答品 至 兼教 問而 名華母 說 意名 問而 佛 飾 佛 經算 數衆 普賢菩 利發願 佛說羅 沈校量 說 呪生 如 即答 來 大 十薩

第 **支婁迦識三吳優婆塞支謙四西晋清信** 種東晋天丛三藏佛陀跃 陀 維譯

唐三藏法師玄奘十一宋中印土沙門法賢十 七竺法護八鳩摩羅什佛陀耶舍九竺法護十 道眞五西晋沙門丛法護六東晋沙門祇多密 一十三些法護十四乞伏秦沙門釋聖堅十五 一後漢 土

**設陀羅** 

心奉請大方廣如來不思議境界經及大方廣佛

華嚴經不思議佛境界 分同拜 上観

若譯前通後避佛成道諸佛現菩薩形現聲聞 形現比丘尼八部神等佛入三昧名不思議解 前實叉難陀譯後乃唐于闖三藏法 一師提 宝般

說三昧名義佛放眉間光有功用菩薩皆見毛 脫境界相中現聚利好中現本事德藏問普賢

味

塵中佛利依正亦見各在活佛

前供養聞法入

心奉請大方廣佛華嚴經 提雲般若等譯佛在鶯峯十 心修慈分拜 方梵天集佛為彌 上智

心奉請大方廣入如來智德不思議經及度諸佛 勒說慈心妙觀法門

境界智光嚴經佛華嚴入如來德智不思議境界

經同拜 上親

唐中印土沙門地婆訶羅十六唐北天竺沙門

大廣智不空十七東晋迦維羅衛國沙門佛陀

1

實 [那幅多譯佛住法林菩提光明宮殿諸比丘 叉難陀譯 附二 秦錄三隋北天竺沙門

及陀羅尼第一唐譯二三隋時先譯文不如菩薩演說如來不思議法信者當得種種三昧利塵菩薩不可說八部俱文殊問伏一切諸蓋

加出說十住與十住品長行偈頌同普賢印證

心奉請大方廣普賢所說經拜觀

來身中廣大國土佛道場內來集定觀察竟不知三番請普賢示以法皆見在如言觀察竟不知三番請普賢示以法皆見在如意,實叉難陀譯佛在神力所持處普賢大衆圍繞

心奉請信力入印法門經再觀

普賢云何如來無障礙智無障礙身再問乃答 殊問淸淨初地法佛以六十餘種五法答次問 元魏南天竺沙門曇摩流支譯佛在普光殿文

心奉請大方廣總持實光明再觀

答已較量疑信功德罪過之無量

利弗廣歎菩薩智慧不可敵次有法慧入定受總持法佛令轉問普賢因問覺與覺者之義舍保,所以所述,與問答法界深義妙吉祥問實光明不中印土沙門法天禪佛在駕峯無量大菩薩

卷有餘與華嚴賢首品偈略同

圓明頓中帶漸在華嚴核嚴之間 薩問圓覺境界如來一總三別重重開示性相 唐罽賓沙門佛陀多羅譯佛在淨土說十二菩 上一

三律儀會第一心奉請大賽積經再開

法可得無依倚種善根乃至備明執著過**患明**大衆俱因迦葉問佛答求佛智慧力無畏無少初二會菩提流志譯佛在耆闍崛坐大蓮華與

# 法滅人天悲歎等事又明在家菩薩種種三法

## 無透莊嚴會第二

說項竟 數持結益無量辯才菩薩請問結名 **會見十方佛聞其說法、次說四無畏及十四呪** 陀羅尼二章 清淨陀羅尼品佛以通力令衆 平等了知法皆假法亦無施設皆**真**勝義以清 微妙法佛說如來智善巧宣說清淨隨根成熟 差別智慧善巧 淨暫攝衆生無著說法門陀羅尼句及其理趣 無上陀羅尼品佛住迦蘭陀無邊莊嚴菩薩問 出雖陀羅尼品說佛十力及

密跡金剛力士會第三

帝釋化仁良蟲以身救民明身祕密次述寂然 **跡稱**歎方便智度寂意請演如來祕要如來亦 丝法護譯佛遊靈山比丘菩薩天龍八部俱密 梵志答樓夷仙樹葉多少之數次說心密地動 刺之密迹誠衆勿恐寂意入定散華密跡引古 府華雷音運通以天樂讚法門禮佛傳雷音佛 命衆會問密迹夙因佛言千佛探籌樓由最 後

坐之間答賢王天子寂然之義讚其從阿閦國 四事自在四事入法門八法致開士行密迹官 沙門宮應病演法又爲四王說十法八法六事 寂意復問寂然淡泊義佛答之欲知密迹何時 業三十二事叛意復問三密密迹先說身密引 呪諸天偈歎佛返靈山閣王來見密迹以金剛 四事二事爲密迹說菩薩十事無順八法無恐 成佛佛為授記密迹請佛於廣野受供佛於毗 心祕要現瑞獲益及地裂出水高運世界復說 應持菩薩不見佛頂事等次說口密引目連窮 來入法室總持密迹請佛建立法典佛周觀四 大力幷仁和八法往來周旋四法又答世王信 如來苦行嚴道樹降魔受供轉法輪佛印讚之 佛音聲不得邊際事及說咒二十二首等次說 **梵天勸千佛轉輪密迹即法意也次說行佛道 法意法念二弟一顧作金剛侍衛千佛一** 方說偈建立幷述往事以結成之 願作

恩識諸天人得不退發菩提心或捨除罪過徑 味養動大千諸天來集金剛摧天子問法佛說 **竺法護譯佛住靈山菩薩比丘俱佛食後入三** 菩薩百八夢相偈明菩提心無退轉衆生行不

# 一壽如來會第五

願往生 賢護來集阿難問佛光希有之故佛爲說四十 流志譯佛住靈山與大比丘俱普賢文殊彌勒 八往昔願今成無量壽讚極樂依正之妙勸發

# 不動如來會第六

衆品明不動國聲聞多 **利功德莊嚴品明妙喜世界諸莊嚴事** 修行被精進甲佛舉不動菩薩宏誓答之 流志譯授記莊嚴品佛在靈山舍利弗問菩薩 在家者少魔不爲擾 涅槃功德莊嚴品明不 菩薩衆品明菩薩多 聲聞

動佛法住久遠

往生因緣品明善根迴向生

#### 彼國

## 被甲莊嚴會第七

邊精進光明功德超勝王佛次答無邊勝問明 **幷言偏照佛時勇猛軍轉輪王聞法受持成無** 王佛九得法光明不墮諸見十答勝慧問明無 入一切法饒益衆生八引古旃檀香光明佛時 道五發趣攝取正道法六一一慧為先導七節 甲胄無相無名不可壞三乘於大乘四住八正 名無邊辯才一名最勝光明次有慧義歎法希 王佛時勇猛軍勇猛力受持此法皆已成佛 三昧能攝阿字等諸三昧印又說超過須爛光 此法門皆已成佛精勤修習當得一切法海 立發趣之義又說月燈王佛時雲音無邊音聞 所行而行十一勝慧誓願持法十二佛讚成之 流志譯佛住迦蘭陀無邊慧問法。次問大甲胄 無住而住爲如理住次答無邊慧問明無所安 佛具答之初一番長行偈頌列諸甲胄名二明 切義成轉輪王能求此法巳成超無邊境界

# 法界體性無分別會第八

明無縛無脫二百比丘不忍而去文殊化作一 文殊舍利弗互相問答五百比丘得無漏心復 曼陀羅仙譯佛在園中與比丘菩薩天子俱實 令問文殊修畢竟行善知方便行般若義文殊 薩得記次授寶上記波旬與眷屬來佛以神力 讚印天子與文殊發明不生自在等義五百書 清淨如實受記次明菩薩自在諸天發心世尊 慢無增上慢之義次答實上明菩薩六度四念 此丘與之問答令得無漏又與阿難明有增上 上天子念請文殊說法佛命說法界體性因緣

受持守護佛亦放光守護

比丘斷漏諸天發心四方千菩薩乘空來發願

菩薩得無生忍又變含利弗爲佛身與魔問答

答之又以神力令魔變作佛形說於佛法五百

大乘十法會第九

佛笑放光彌勒問佛摩月光頂請佛城中食佛

現神變空中說法說呪受供說施有八十種勝

佛陀扇多譯佛住靈山五百羅漢無邊菩薩俱

來祕密之教十心不悕求二乘

觀正法行七行法愼法八捨慢大慢九善解如

就二行成就三性成就四樂菩提心五樂法六

淨無垢寶月王光問大乘義佛答十法一信成

文殊師利普門會第十

流志譯佛在靈山大衆俱無垢藏等九萬二千 普入不思議法門佛說二十八三昧一一頌之 從普華佛國來此界他方菩薩雲集文殊請說

出現光明會第十一

叉說十四種三昧名及功用

明佛五言偈答光七言偈答用四言說月光本 事次偈說此經愛樂不愛樂功罪差別及受持 流志譯佛在靈山與大比丘補處菩薩無量大 根成就光明八十種法成無礙解脫月光讚願 功德次偈明昔求經及未來事次明八十種善 士俱月光問修何業能得決定光明等一切光

人名主公司日历 上八八田 台上公文 江

# 功德欲成陀羅尼者當遠離八十種人

明五

# 菩薩藏會第十二

尸波羅蜜多品明身口意妙行十極重深心十 發心養人間天上四廣勝處法及種種四法次 音學三智四光五尸羅及等觀六神通七九八 議性品詳述佛十不思議法一信不思議身二 縛長者請法佛說根座蘊界因緣無我不實長 惱十稠林十毒箭十愛十邪十不善十染汚十 爲精進行童子說大慈等四波羅蜜 無畏九大悲十不共 菩薩法佛答以菩提心及備信欲 日連集迦葉等來會 佛授藥叉記藥叉嚴道隨至鷲山阿熊敷大座 経天授記品護城藥叉金毗羅供佛衆神奉僧 者法眼淨次說一切熾然長者證羅漢 陀舊室賢守長者讚問捨家因佛答觀十苦十 流志譯開化長者品佛室羅筏安居竟遊摩揭 羅蜜多品明五十種清淨施三十種妙功德 四無量品說大願佛昔 試驗菩薩品舍利子問 如來不思 陀那波 金毗

> 定 品明菩薩依四禪發五連遠勝二乘及得種種 業精進又在家出家菩薩各有五減損法次說 屬底波羅蜜多品明畢竟非畢竟忍 律儀童子法行此丘精進行 **波羅蜜多品明十障礙不應隨轉開菩薩藏**三 行成娑羅王佛次言於衆生起父母想詞欲 般若波羅蜜多品明四十一法趣入聞相 清淨戒最勝衆佛時得念菩薩常修梵 靜慮波羅蜜多 毗 利耶

性如來轉名善慧長者不得比值放光如來轉 行童子說四無量六度四攝法不授記次值實 十種善巧次明妙慧及到彼岸義五番十種 大自在天受記品結前大蘊如來為精進 功 起正行方便如理作意證入如理句如理正觀

德

持

千城中人與大供立大誓佛現通授記及勸受

也那羅達多長者發大心與妻子眷属祭工十

名迷伽儒童散華布髮受記得忍即釋迦前身

**怫爲阿難說人處胎會第十三** 

我所阿難法眼淨比丘漏盡意解七日後所生八萬戸蟲名明五蘊無常苦無我見佛說入胎因緣胎中三十餘生長相貌出胎見。與五百比丘來

佛說入胎藏會第十四

傷難陀證果大衆問往因佛爲具說 住胎出胎之苦三塗劇苦教修四念處申重說 養淨譯度難陀出家令見天宮地獻爲說入胎

文殊師利授記會第十五

相之理問發心久近佛說雷音佛時普覆王事

能王授記品

鳩槃茶授記品

菩薩見實會第十六

治外道感悟得記 授記品推授記不可得但是世諦言說如夢不 內外六界假名無來去根如幻境如夢違順中 品八千外道求決疑佛說六道受生智氣及對 問陀羅尼證佛得記 法三昧讚佛得記 證而得記 不見實何況見際法非可知可識可捨可修可 四天王授記品 三種六塵皆具三解脫 五十三人偈讚 切法三昧讚佛得記 佛而得記 無二際而得記 實設供授記 授記品歎佛知二諦設供授記 疑問次答後設供授記 光音天等得授記品說照耀一切 夜叉授記品 諸梵天等授記品離分別心淨讚 化樂天授記品解一切法實際 **邁羅迦波利婆羅闍迦外道** 三十三天授記品 他化自在天授記品自言尚 **福淨天授記品說超過一** 六界差別品佛告淨飯王 廣果天授記品說無量 淨居天子偈讚品四百 **虐空行天授記品** 四轉輪王品無量稱 緊那羅授記品先 兜率陀天得 夜摩天

得無生忍佛授記皆生安樂世界後成佛生陀羅尼門及不滅等六十七法門七萬釋種王以不放邁而成大益勸淨飯王觀一切法無王地天王項生王皆以無厭足而取大苦尼彌

富樓鄉會第十七

就三勤精進四多問意四法利益菩提戒忍濫 陀近善知識 供僧 失菩提成聲聞乘四法不退一戒清淨二念成 延法師摩訶耐摩陀比丘宏法事次說四法退 問多聞不退轉佛答四希有一精進二忍辱二 鳩摩羅什譯菩薩行品佛住王舍竹園富樓那 手比丘明衆生性空佛亦不減 大悲品對目連說因中大悲行 多聞四法具足色身財物眷屬行慈供佛供法 品四法集多聞 正道四深心四法生喜心四法得職難 述流 具善根品四法攝一切善忍辱出家頭 神通力品放光付完設竹園 不退品四法能不退說那羅 富楼那品讚 合難品對象 多聞

佛言四法能成清淨事一無詔二平等三心念

藏得來法忍,戒行清淨四功德歡喜見佛聞法 行空四如言而行四無畏法得陀羅尼值善知

切順法忍四法應捨居家利養檀越身命

四無悔戒完住蘭若四聖經多聞四調伏行

**菩薩行無瞋能捨不求報不見師過四墮落不** 願值佛二供師長三樂空閒四頭陀忍四法淨

敬他背恩,求名利。許善四障道一條二疑三慢 四嶼四種不可親近惡知識執見人謗法人食

忍求利四轉慢他世俗定行放逸求利養次偈 利人四受未來苦慢智人懷嫉妬於法無信無

利慧佛時關燄王子不放逸事

說佛本生妙行數末世不如法明八種障說成

**郁伽**長者曾第十九

嚴何鎧譯佛在給孤精舍與比丘菩薩俱郁 伽

> 出家供僧衆出家四聖種行頭陀淨戒淨定淨 不習欲想學慧行慈修禪不證護法勸他 **慧問在家地學出家戒佛以五法答施不望報** 法佛說在家歸戒布施厭雖悔過隨喜物請募 等十長者各與五百長者見佛問二 一種菩薩行

無盡伏藏會第二十

雨華 生兜率深明根行難測答月幢無功用智地動 成菩提法佛答以五大伏藏貪行瞋行癡行等 流志譯佛在靈山菩薩比丘八部俱電德問速 丘事勝生佛時旃陀羅聞法得無生牛聞法得 分豁法實聚功德聲佛時廣授王欲害無垢比

授幻師跋陀羅記會第二十一

釋亦化莊嚴道場幻師驚悔欲攝所化而不能 流志譯幻師詐言請佛穢處化作道場四王帝

佛三昧以偈問答得順法忍阿難請佛加持幻 得佛現神變幻師悔過見一切處佛身便養念

莊嚴七日不滅幻師隨佛王靈山問菩薩速至

道場之行。佛殿四十三種四法幻師證無生法

E

## 大脚變會第二十二

流志譯佛在國比丘菩薩俱商主天子問幾種 於志譯佛在國比丘菩薩俱商主天子問幾種 於法而作言說一切言變實無所說名大神變 會利弗問商主宿因佛言等須彌佛時淨莊嚴 生本事舍利讚文殊文殊示以三種決定義佛 又讚商主更爲說大神變商主問菩薩智文殊 文讚商主更爲說大神變商主問菩薩智文殊 答之又答四十二問更答種種密意之問菩薩 答之又答四十二問更答種種密意之問菩薩 行之問佛答無生忍之問

# 摩訶迦葉會第二十三

過迦葉勸久住佛囑護法迦葉護彌勒佛摩彌云何學云何行云何終觀佛答持戒念佛出家云何學云何行云何終觀佛答持戒念佛出家

勒頂大千震動天勸彌勒更請佛說當來惡以

應以破戒身著袈裟又說光明佛時大精進書事勸修沙門二業修禪智誦不應單修供尤不事勸修沙門二業修禪智誦不應單修供尤不事勸修沙門二業修禪智誦不應單修供尤不事勸修沙門二業修禪智誦不應單修供尤不

施功德次明菩薩二十法業四畢定四難確婆

爲誠佛說智上佛時樂精進菩薩本所修行顯

優婆離會第二十四

流志譯佛住園問此丘菩薩雖於末世護法成 一樣姿雕起定請說決定毗尼佛分別菩薩聲聞 一樣多雕起定請說決定毗尼佛分別菩薩聲聞 一樣多雕起定請說決定毗尼佛別三十五除罪法 一樣多雕起定請說決定毗尼佛別三十五除罪法

## 薩增上慢相

發勝志樂會第二十五

諸人發宏哲佛印可彌勒問末世成就幾法安·彌勒慰之六十人詣佛悲淚佛說住昔謗法師·流志譯佛在鹿苑北丘菩薩俱有障重欲退者

**总**得晚佛答不求他過不舉人罪雖**應**語慳吝 當解脫捨懈怠離憤鬧寂靜知足是人當解脫

**次明無希望行法施二十利又二十利次明末** 

世過次明慧行菩薩與初業菩薩不同之相初 **莱觀利養過慣鬧過二十世語過二十睡眠** 

**求多聞非出家者又戲論過二十及登十種心** 十衆務二十明不修行不斷煩惱不習禪誦不

### 能生極樂

**善臂者藏會第二十六** 

鳩摩羅什譯佛在王城竹園為善臂說六度

善順菩薩會第二十七

孫化人令修六度四等帝釋試驗不能令其破 流志譯佛在園中城中菩薩善順恒以五戒八

戒偶得劫初金鈴價過南洲謂波斯匿王貧見 而與之王問誰證我登佛與此丘菩薩天龍八

部從地湧出爲作證說三種功德資糧復說三

不受王求以足踏之轉施貧苦令得益勸之見 十二法能勤修則見如來王以二衣施之善順

# 佛衆爲王說菩薩法門眷屬

勤受長者會第二十八

教以觀身過患佛說四十四種觀身長者得忍 何修行佛答大悲六度云何觀身命財無貪恪 與五百人見佛問求菩提者云何學云何住云 流志譯佛在園比丘菩薩俱城中勇猛授長者

佛爲授記

優陀延王會第二十九

流志譯佛在瞿師羅園比丘俱舍摩夫人供養 舍摩勒見佛懺罪因問女人過思佛爲說丈夫 舍摩入慈心三昧箭還住王頂上空中王驚悔 佛僧帝女夫人讚於優陀延王王怒以箭三射

妙慧童女會第三十 種種愆過王受三歸作優婆塞

流志譯佛在靈山比丘菩薩俱王舍城長者女

妙慧年八歲詣佛問法佛說四十行女發大願

動地雨華衆變金色次答文殊問文殊讚之佛 說其發菩提經三十劫然後佛始發心女發大

# 心似三十歲知法比丘衆獲益

# 恒河上優婆夷會第三十一

遂還女以偈問佛菩薩諸行

菩薩行品佛答

女叉問八菩薩須菩提等既受法食不須乞食

流志譯佛在園優婆夷禮足與佛問答佛說第

無畏德菩薩會第三十二

利弗等入城乞食至闍王宫王女無畏德年十 佛陀扇多譯佛在靈山北丘菩薩大菩薩俱舍

目連皆被屈又以誓願令諸聲聞得見香象世 二安坐不起王令起女即種種訶彈聲聞舍利

界放香光明佛次答迦葉須菩提羅睺羅父王

問然後下牀禮敬施供同至佛現丈夫身與母

月光夫人同受記

無垢施菩薩應辯會第三十三

**肃道**眞譯序品佛遊園中比丘菩薩俱文殊等

生七日知三寳功德即趨聲聞處體足王亦隨 匿王女八歲與諸婆羅門出城浴天像自說初

聲聞品女問八聲聞皆不能答

普薩品

八人舍利弗等八人各發勝願入城乞食波斯

功德實華敷菩薩會第三十四 授記品佛爲授五百婆羅門記

十六童子此人修行六十劫文殊乃發菩薩心

十八種四法女即誓行刹動雨華天樂鳴變成

菩提之義佛說持名功德東無量功德實莊嚴 流志譯佛在靈山開敷功德實華問持佛名證

雷吼聲王西南最上妙色殊勝光明西北種種 **勝辯才莊嚴北積集無量辯才智慧東南千雲** 威德王南功德實勝莊嚴威德王西一切法殊

空吼聲淨妙莊嚴光明照下方一切法門神變 勝光明威德王東北無數劫積集菩提上方虎

威德光明照耀

善德天子會第三十五

流志譯佛在園與比丘菩薩欲色諸天子俱佛 得太受善德請現大神變往兜率說四種法不 勅文殊爲諸天說佛境界平等無數無依無所

度二障而獲三件又三十七品又光照上方普 三苦超三畏三有離三垢滿三學近三實雜諸 放逸攝一切佛法住戒多聞住定行慧住通起 賢利持法炬菩薩來見 智住寂常觀又八種八法又不放逸保三樂職

善住意天子會第三十六

山比丘菩薩八部俱文殊入無諍三昧震動十 達磨笈多譯三菩提流志譯一緣起品佛住靈 到佛所皆入隱身三昧迦葉舍利弗須菩提入 方刹入普光無垢莊嚴三昧大集十方諸佛來 佛菩薩遍召諸天 開實義品文殊善住問答 一萬三萬四萬三昧求之不見徽相文殊遣化

菩薩名義佛答之 破菩薩相品明初發心義 品十方菩薩從隱身三昧起各現其身文殊問 至華堂佛菩薩偈讚衆益地動 入破散諸魔三昧魔見衰相恐怖歸佛次說具 二十法得是三昧復有六種四法 文殊神變品善住意先發後至文殊後發先 破魔品文殊 菩薩身行

> 無生忍義超入諸地義 家戒行禪等義慧辯是嬰兒凡夫得陀羅尼是 破二乘相品明真出

獻佛說其出時速能證人 毒及謗性惡法門 愚癡凡夫餘智人皆頑鈍五百比丘誹謗墮地 三昧爲五百五通菩薩執劍害佛以除分別心 神通證說品文殊入如幻 破凡夫相品說三

阿闍世王子會第三十七 入無生忍 稱讚付法品

答說頌佛授其記 流志譯佛在靈山王子師子與五百人見佛問

大乘方便會第三十八

次因德菩薩問說示現八相十幅方便化衆生 薩度德增女阿難讚歎迦葉有空澤大城之喻 答之明衆尊王菩薩與女人同坐事樹提梵志 **丝難提譯佛在園比丘菩薩俱智勝問方便佛** 十二年攝受女人無垢比丘容女借宿愛作菩

非有實事

賢護長者會第三十九

及問答編罪事又答賢誌問聚集陰移名義及問答編罪事又答賢誌問聚集陰移名義佛具答之大樂王子菩薩問神識從此身移當有何色之大樂王子菩薩問神識從此身移當有何色之大樂王子菩薩問神識從此身移當有何色之大樂王子菩薩問神識從此身移當有何色之大樂王子菩薩問神識從此身移當有何色之大樂王子菩薩問神識從此身移當有何色之大樂王子菩薩問神識從此身移當有何色之大樂王子菩薩問神識從此身後當有何色之大樂王子菩薩問神識從此身移當有何色之大樂王子菩薩問神識從此身移當有何色之大樂王子菩薩問神識從此身移當有何色

淨信童女會第四十

身二種八法淨信與五百竜女得記 等六十賢護等十六人兜率天子二萬俱波斯 等六十賢護等十六人兜率天子二萬俱波斯

爾勒菩薩問入法會第四十一

方便心大慈心大悲心善知方便波若波羅蜜成菩提法佛答八法深心行心捨心善知迴向菩提留支禪佛住靈山此丘菩薩俱彌勒問速

# 彌勒菩薩所問會第四十二

勒本願不同

普明菩薩會第四十三

附秦錄勘同編入佛在靈山北丘菩薩俱為迦斯於蘇默菩薩二十種四法又三十二法又如地如東說菩薩二十種四法又三十二法又如地如東說菩薩二十種四法又三十二法又如地如東說菩薩二十種四法又三十二法又如地如東說菩薩二十種四法又三十二法又如地如東說菩薩(日本)

實髻菩薩會第四十七

一求見他過二自覆罪二燒一垢心受法衣二一來見他過二自覆罪二燒一垢心受法衣二受他持戒供病二病一懷增上慢二壞他大心受他持戒供病二病所得於是二萬比丘得解脫工萬二千人得法眼淨五百比丘志佛化比丘工萬二千人得法眼淨五百比丘志佛化比丘工萬二千人得法眼淨五百比丘志佛化比丘、八萬二千人得法眼淨五百比丘志佛化比丘、八萬二千人得法眼淨五百比丘志佛化比丘、大精進暫大法船

實梁聚會第四十四

比丘品 糞埽衣北丘品

六萬菩薩俱無盡慧問菩提心義依何義得修六十無此喻心菩薩賢劫諸菩薩及無盡慧等流志譯佛在靈山與此丘菩薩十六在家菩薩無盡慧菩薩會第四十五

十三昧十陀羅尼無礙光師子幢天子歎佛及發心諸度皆以十法爲首十地有先相圓滿有

行佛答菩提無言說依言說以十波羅蜜爲十

文殊師利說般若會第四十六法佛說受此法者不退

利弗晨至佛問欲見如來耶文殊即說正觀如和弗晨至佛問欲見如來耶文殊問答深義文殊來法門佛印許。舍利弗與文殊問答深義文殊無差別地震獲益次明入不思議三昧如人學無差別地震獲益次明入不思議三昧如人學無差別地震獲益次明入不思議三昧如人學

東方淨住佛國實髻菩薩八千人俱以一實蓋東方淨住佛國實髻菩薩八千人俱以一實蓋東方淨住佛國實髻菩薩八千人俱以一實蓋縣此忍土兩華說頌禮足問清淨行佛答一度無極二遵佛道品三具足神通四開化衆生次詳六度三十七品五通明化衆生有二十事不辭生死普壞世佛時珍寶菩薩問益衆生嚴道關化有四法又離垢光佛時極妙精進菩薩以大忍方仰承佛命往化業首太子彼菩薩即今大忍方仰承佛命往化業首太子。彼菩薩即今大忍方仰承佛命往化業首太子。彼菩薩即今大忍方仰承佛命往化業首太子。彼菩薩即今大忍方仰承佛命往化業首太子。彼菩薩即今大忍方仰承佛命往化業首太子。彼菩薩又以為事人。

勝鬘夫人會第四十八

又說了義明二乘爲不了以不出變易生死不少願所謂攝受正法復說廣大義威力佛印許華大音又發三原佛印讚之又發一大原攝恒即現身彼即說偈佛爲授記勝鬘發十原處天即現身彼即說偈佛爲授記勝鬘發十原處天

阿難及天帝結名付囑人共摧伏之佛亦印之乃放光升空步還告語隨順法智三仰推唯佛所知餘錯謬者一切天養耳佛印許又三種人入大乘一甚深法智二義工佛印許又三種人入大乘一甚深法智二

廣博仙人會第四十九

差別次設六道來生差別略說持變四王忉利五百同行來見問施及施養施主施者佛群答之,并三十二種不淨施次明五大施又五大施之,并三十二種不淨施次明五大施又五大施。差別次設六道來生差別略說持變四王忉利

餘未說

**北凉中天竺曇無讖譯第一會同本異譯經心幸請大方廣三藏經** 

**佛說如來**不思議祕密大乘經

本異譯分二十五品宋中印土沙門法護共惟淨等譯即第三會同

佛說無量清淨平等覺經

後漢月支國沙門支婁迦藏譯

佛說無量壽經

曹魏天竺沙門康僧鐵譯

佛說阿彌陀經

吳月支國優婆塞支謙譯

佛說大乘無量壽莊嚴經

而異譯唯法賢譯本有慈氏問答最妙但不足 宋中印土沙門法賢譯以上四經並同第五會

佛說大阿彌陀經 四十八願之數

趙宋國學進士王日休會前四譯未見實積五

會本又於發菩提心句或載或亡或云不發

佛說阿閦佛國經

支婁迦讖譯即第六會同本異譯

佛說大乘十法經

**驚聚扶南國沙門僧伽婆羅譯即第九會同本** 

佛說普門品經

西晋月支國沙門竺法護譯即第十會同本異

佛說大乘菩薩藏正法經

宋中印度沙門法護等譯即第十二會同本異

譯

佛說胎胞經

**丝法護譯即第十三會同本異譯** 

文殊師利佛土殿淨經 **丛法護譯即第十五會同本異譯** 

佛說護國尊者所問大乘經

宋北印度沙門施護譯即第十六會同本異譯

**郁迦羅越問菩薩行經** 然法護譯分八品

佛說法鏡經

十九會同本異譯

後漢安息國優婆塞安立共嚴佛調譯二皆第

幻士仁賢經

**丛法譯即第二十一會同本異譯** 

佛說決定毗尼經

或云東晋錄失譯人名或云燉煌三藏譯即第

二十四會同本異譯

佛說三十五佛名禮懺文

唐北天竺沙門大廣智不空譯即前經中譯出

別行

發覺淨心經

隋北天竺沙門閣那幅多譯即第二十五會同

本異譯

佛說須賴經

曹魏西城沙門釋白延譯即第二十七會而多

王見佛得記諸佛摩頂現出家相諸事

佛說須賴經

前涼月支國優婆塞支施輪譯亦同前本

菩薩修行經

法粗譯即第二十八會同本異譯 名威施長者問觀身行經西晋河內沙門白

佛說無畏授所問大乘經

宋北印土沙門施護譯亦同前本

佛說優塡王經

西晋沙門釋法炬譯即二十九會同本異譯

佛說大乘日子王所問經

宋中印土沙門法天譯亦通前本

佛說須摩提經

竺法護譯即第三十會同本異譯

佛說須摩提菩薩經

佛說阿闍世王女阿述答菩薩經 鳩摩羅什譯亦同前本

**丝法護譯即第三十二會同本異譯** 

佛說離垢施女經

**丛法護羅即第三十三會同本異譯** 

得無垢女經

**元魏中天竺婆羅門瞿曇般若流支譯亦同前** 

文殊師利所說不思議佛境界經

唐南印土沙門菩提流志初譯即第三十五會

同本異譯

善住意天子所問經

元魏烏萇國沙門毗目智仙共流志等譯即第

三十六會同本異譯

佛說如幻三昧經

**丝)法護譯亦同前本** 

太子刷護經

**丛法護譯即第三十七會同本異譯** 

太子和休經

慧上菩薩問大善權經 西晋錄失譯人名亦同前本

**丛法護譯即第三十八會同本異譯** 

佛說大方廣善巧方便經

宋北印度沙門施護譯亦同上本

本異譯 唐中印土沙門地婆訶羅譯即第三十九會同 大乘顯識經

佛說大乘方等要慧經

a b . dans de la san

後漢安息國沙門安世高譯即第四十一會同

本異譯

爾勒菩薩所問本願經 **丛法護譯即第四十二會同本異譯** 

佛遺日摩尼實經

支婁迦讖譯即第四十三會同本異譯

佛說摩訶衍實嚴經

晋代失譯師名亦同上本

佛說大迦葉問大寶積正法經

施護譯亦同上本

勝鬘師子吼一乘大方便方廣經

劉宋中天竺沙門求那跋陀羅譯即第四十八

會同本異譯

毗耶娑問經再觀

瞿曇般若流支譯即第四十九會之同本異譯

有結

心奉請入法界體性經及實積三昧文殊師利菩 薩問法身經拜

答法界義舍利文殊復互談深義 外立佛命入問住何三昧佛言實績遂種種問 息國沙門安世高譯二本同佛在靈山文殊門 前是隋北天竺沙門闆那崛多譯後乃後漢安

心牽請佛說阿彌陀經及稱讚淨土佛攝受經 觀拜

上同 什師譯佛在祗園比丘菩薩天衆俱佛告舍利

勸人發願求生一心持名消落根塵悉返徵妙。 弗稱西方極樂阿彌陀度生之捷依正之佳極

廣長舌同發音聲助成信願行超凡入聖點石 便得徹頭超五濁之娑婆幷一生之補處十方 不分三輩九品孫空行地人天之相都盧一句

生金無過此也 後乃玄奘譯廣六方佛爲十

方

心奉請後出阿彌陀偈經拜 後漢失譯師名讚往生淨上勝妙 上觀

心奉請阿彌陀鼓音聲王陀羅尼經再 開 元附梁錄佛在瞻波城爲比丘說彌陀父母 上觀

子侍者魔名咒語等言十日修行心生彼國

心奉請佛說觀無量壽佛經拜 上觀

往生依正次第修成融入心宗即成法界其言 日諸佛如來是法界身入一切衆生心想中汝 訴苦求樂現諸佛土以令揀顯出彌陀淨土說 幽父欲害母母憶念佛心請目連等因感佛來 劉宋西域沙門臺良耶舍譯佛在耆闍山世王

等心想佛時此心即是三十二相八十種好是 心作佛是心是佛非徒三淨業十六觀名相而

巳

心本請觀世音菩薩得大勢至菩薩受記經及佛

說如幻三摩地無量印法門經再 上觀

前是劉宋幽州沙門曇無娲譯後是宋北印土

德藏問云何得如幻三味佛答一法謂無依止 沙門施護等譯佛在鹿苑比丘菩薩天子俱

彌勒文殊六十正士得之他方則觀音勢至華 德藏請召佛放白毫光照安樂刹彼此互見兩

大士來述過去因記補處記後經多一

女人發

心轉男身受佛記

心牽請大方等大集經再觀 惜衆生捨大喜小會中多天人發無上心 得益召魔來令其請佛轉法輪佛言百年暗室 定讚佛請升座實杖等十菩薩各入三昧令衆 **衆一切畢集復放眉間光入菩薩頂諸佛自在** 欲天隨侍升座入無礙解脫三昧一一毛光曾 界中閒出大坊庭如大千界出定放光升實坊 持法藏入佛境神通實見衆生三昧於欲色三 塔比丘菩薩俱成正覺始十六年知衆大集堪 陀羅尼自在王菩薩品佛白毫光入陀羅尼自 功德華子菩薩入瓔珞莊嚴三昧出師子座起 照衆刹光中說偈譽諸放逸還從頂入十方各 北凉中天竺沙門曇無讖譯序品佛在靈山古 而坐佛起定警欬聲徹十方人及非人四禪天 一燈能破法自在王菩薩讚如來境界不思議 一大菩薩與恒沙菩薩來繞佛供養讚歎次第

在王菩薩頂菩薩化大寶以覆如來偈問佛答

見十八斷諸根十九壞邪說二十知恩二十一 諸誾淨菩薩行念光意光行光法光智光實光 羅尼各有增一至十等事次明有八光明能壞 非想天一人入定八萬四千大劫待其下生授 八一切施九淨戒十忍十一進十二定十三智 三法自在四正命五正見六不放逸七壞癱獷 修二十二善破衆生三十二惡一智慧二解欲 七慢斷惡道斷繫縛斷惡友施智慧施因緣智 六事壞妄見壞四倒破憍慢壞五葢抜沈沒斷 **菩薩有四瓔珞莊嚴一戒二三昧三智慧四陀** 敬父母師長二十五修七財二十六身念處二 十四正義十五壞世行十六斷煩惱十七除我 神通光無礙光光各八種次明修習大悲有十 如來十六大悲非聲聞菩薩所及栴檀佛度非 十拾愛著三十一信三賽三十二修六念次述 十七然慧燈二十八出雕道二十九捨左道三 **壞增上慢二十二善口語二十三知足二十四** 斷所見斷三有壞魔網示樂因開涅槃門次明

起於座答佛所問百億事衆獲益故得此名 明佛時名光頂菩薩問佛實聚陀羅尼義聞已 彌勒成道十六年後供養及賢劫五百如來諸 寶女品佛在寶坊有寶女手持白眞珠貫隨誠 何以名慧聚佛說功德佛藏時爲念意菩薩不 即得故今能說慧聚問得已不失之故佛答住 陀羅尼佛莊嚴瓔珞陀羅尼佛言此菩薩淨光 羅尼蓮華陀羅尼人無礙門陀羅尼四無礙智 陀羅尼無盡器陀羅尼無量際陀羅尼大海陀 退陀羅尼自在王菩薩答師子幢說淨聲光明 實優鉢羅坐大寶山宣說正法魔發大心誓不 法神通自在王菩薩即自當之神通魔王問安 慧根作慧業大地震動具足四無礙智菩薩問 置何器菩薩令觀身齊中有水王光世界佛號 **之女問實語法語義語毗尼語佛具答之十千** 言力偏著佛及諸菩薩頂爲衆歎希有佛述成 十八不共問大衆誰能守護供具實坊不壞待

記方涅槃衣明如來三十二業及十力四無畏

一障礙三十二速得大乘事

證此三昧又說梵行法 佛佛為說一切法自在三昧次明從一至十法 佛佛為說一切法自在三昧次明從一至十法 能得三昧次不晌爲舍利弗說無住義無生義 起說得心自在。即得法自在三昧次爲舍利弗 證此三昧文明館一至十法

海智神通佛所有海慧菩薩欲來聽法故海慧華上出大光彌勒問因綠佛言下方資莊嚴主海慧菩薩品大水盈滿出生芬陀利衆自見在

四法地震動天讃佛偈歎大乘功德爲海慧廣 海慧問何法攝取大乘答以百種一法百三十 佛印許文殊說持經十益大衆發心地動出光 來答護法菩薩所問義兼以付山王等十九菩 攝功德實光菩薩問護法義佛舉大智聲力如 天問海慧何名佛法答一切法是無二相菩薩 法發心作心觀心如法住奉行今成佛修悲梵 火燒薪除爲海慧說勤精進佛示堅固莊嚴四 共次明遠濁破魔次爲舍利弗說師子初產小 本所謂三業隨智復有十淨具三十法得八不 來入定令衆見彼土次讚佛問淨印三昧佛爲 菩薩申明佛出世義佛舉然燈授記時七印三 說門句法句金剛句十方菩薩與供偈讚慧聚 種二法五十六種三法及障礙大乘三十七種 藍各言能護文殊言其謬以世尊不得一法故 入種力聞深法不生怖畏柔明護正法有四四 淨海蘇問菩薩發何等願佛答如本發願及說 具說心實具足六度次說菩提心次說三昧根

四呪

**光佛國令發大菩提心又令兩國互相見佛說** 主說八種四法王悟無生出家修道佛又說出 子捨身救二猴事爲證次二十一菩薩各說如 子捨身救二猴事爲證次二十一菩薩各說如 子捨身救二猴事爲證次二十一菩薩各說如 子捨身救二猴事爲證次二十一菩薩各說如 子住義海慧復廣明魔業佛廣說壞魔業道波 法住義海慧復廣明魔業佛廣說壞魔業道波

原空藏菩薩所問品佛遊妙竇莊嚴堂此丘六百萬不可說菩薩俱佛分別大法方便時大千百萬不可說菩薩俱佛分別大法方便時大千百萬不可說菩薩俱佛發別大法方便時大千百萬不可說菩薩俱佛發別大法方便時大千百萬不可說菩薩俱佛發別大法方便時大千百萬不可說菩薩明一一答之六度各有四成就與虚空等三十問一一答之六度各有四成就與虚空。

空藏問菩薩大誓莊嚴及道莊嚴實德問虗空 疑問三昧行業虚空藏答八萬四千諸三昧門 力釋生疑菩薩之疑佛說淨一切願威德勝王 藏答以住菩提心次以二法攝菩提心次以四 菩薩行虎空藏語梵天言一句亦能攝諸佛法 明莊嚴梵天雨華作樂供養問菩薩善根資糧 至東方袈裟幢世界山王佛所施作佛事有光 空藏推功佛力實德問又答之又答阿難問五 藏修出世聖道之義入涅槃行菩薩行之義虎 略舉八十三名舍利弗問生疑名生疑自答虎 佛時爲衆天灌頂輪王得不退菩提心三昧生 雨實即獲此名衆會欲見神力遂承佛命入稱 句假名爲句實手菩薩請安一切法根本虚空 即要智方便佛答之天歎能以四句總說一切 百聲聞脫鬱多羅僧供虐空藏虐空藏遣此衣 雕欲句空句等十四一句句皆非句故佛法非 切衆生意三昧兩法及財大衆獲益又以神

> 法攝二八攝四十六攝八三十二攝十六六十四攝三十二百二十八攝六十四實手讚數與 供波旬化長者與佛問答佛勒十六菩薩各說 機應不行波旬與供虐空藏說唲魔子亦勉强 發心佛懸授記申越長者疑疑盡除六十八億 發心佛懸授記申越長者疑疑盡除六十八億 發心佛懸授記申越長者疑疑盡除六十八億 發心佛懸授記申越長者疑疑盡除六十八億 發心佛懸授記申越長者疑疑盡除六十八億

照佛言普光明王佛時晉爲師子進菩薩入定

剛內菩薩傳東方慧橋如來命問安聽法六萬一天誠之八歲不言今以佛力同其父母眷屬共天誠之八歲不言今以佛力同其父母眷屬共民主之無言復答舍利弗問為及善薩與告別,所答之。無言復答舍利弗問為及善薩與古人,所為之,其為大神通讚佛大衆與供將欲問佛先見,其為及菩薩義佛讚其得慧燈三昧明能攝六見。及菩薩義佛讚其得慧燈三昧明能攝六見。及菩薩義佛讚其得慧燈三昧明能攝六見。及菩薩義佛讚其得慧燈三昧明能攝六見。於及菩薩義佛讚其得慧燈三昧明能攝六見。於及菩薩為佛讚其得慧燈三昧明能攝六見。於及菩薩傳東方慧橋如來命問安聽法六萬一種,

應菩薩皆在佛身內坐聽法從一毛孔出禮佛 一字主嚴菩提之心十法得親近佛菩薩父及 一事主嚴菩提之心十法得親近佛菩薩父及 一事主嚴菩提之心十法得親近佛菩薩後界 一事主嚴菩提之心十法得親近佛菩薩後界 一事主嚴菩提之心十法得親近佛菩薩後界

眷屬得柔順忍

弗不可說菩薩品佛在寶坊不可說菩薩讚佛入 是問式何誑不可說菩薩分別答之明無出之 是問式何誑不可說菩薩分別答之明無出之 是問式何誑不可說菩薩分別答之明無出之 是問式何誑不可說菩薩分別答之明無出之 此名佛出無畏問誰當信實女相問答爲舍利 別又答無畏調伏問報恩問三十二業爲菩提 別又答無畏調伏問報恩問三十二業爲菩提 以衣供實女不受復答問勝義天子問說與不 以衣供實女不受復答問勝義天子問說與不 以衣供實女不受復答問勝義天子問說與不 以衣供實女不受復答問勝義天子問說與不 以衣供實女不受復答問勝義天子問說與不 以衣供實女不受復答問勝義 一十二業爲菩提 以衣供實女不受復答問勝義 一十二業爲菩提

> 高大衆發心 向菩提心又請佛說不可說六波羅蜜魔王歡 懺悔為說十六種法發菩提心又說三十二法。 懺悔為說十六種法發菩提心又說三十二法。

像光味仙人與五百弟子聞佛說偈皆得實幢聲慰之心遊首棱嚴定令諸衆生各見所事之

華說偈遠聞魔五縟詐歸依七走不脫至心聽

三昧神足品佛欲入城諸天競阻佛以大

樓那須菩提入城四門各調五百魔子佛現事

大集金剛法心因緣自在陀羅尼月光亦說咒 方佛及諸菩薩 成佛衣有太白魔天說呪動地護持佛法 **被旬眷屬千將來壞三寳法滅乃得信心亦當** 來集否佛言都集有信心否佛言皆有信心除 法品佛以正法付國王諸天各發宏願 薩吉意菩薩說呪佛勸波旬波旬不發心 色身調伏衆生佛與記 說呪加之 吐惡數佛佛變其氣成須曼華編供十方集十 光味所造資梯坐蓮華上勸波旬發喜心波旬 佛入佛莊嚴瓔珞三昧令界清淨十方雲集登 十二如來諸魔天神各與供養於香華中說偈。 王護法品梵釋四王各說咒疑心菩薩問魔悉 本事佛皆與記 **蓍以女身廣度衆生說呪護法吉意菩薩說其** 菩提自在梵王正語梵王皆現女身說呪佛又 護品善繁意菩薩變現八萬四千 悲品十方諸佛爲莊嚴華菩 陀羅尼品十方諸佛同心說 授記品莊嚴華魔王 四天

相品佛入定王舍城十二門

為憍陳如廣說法行具明阿那般那乃至八忍 讚各傳佛命地動龍集正語天女說咒護法佛 幢如來遣勝幢童子說淨目陀羅尼來贈東方 山童子說法目陀羅尼來贈北方發光明功德 四果佛舉贈婆華愛發大願生四實實發大光 虎空目分 連皆得四果 目陀羅尼與金剛山所持來者無異舍利弗目 那四念處三解脫四禪四定及出世定是名法 八智亦說滅後六度差別亦說奢摩他毗婆舍 羅尼來贈四童子變此世界令淨與衆供養傷 實蓋光明功德如來遣虎空聲童子說聖目陀 如來遺勝意童子說光目陀羅尼來贈西方智 往十方佛上南方金剛光明功德如來遺金剛 擲之虚空變中說偈衆集佛雜四眞諦華變徧 地雨華月香如來答梵天問十法能護正法 **畜說二神呪** 野鬼品五百菩薩以大願力現鬼畜身調伏鬼 整聞品佛在實坊聲聞大慢不得 還本品十方諸佛欲還本界動 世間目品佛放白亳相光照十

苦明星得無生衆獲多益次說修喜修捨 蛇馬羊西猪鼠牛南猴雞犬北師子兎龍幷說 界說個來生悉集實坊佛說三種慈并說修相 也 **支佛乘品無勝意問緣覺乘人所修慈悲喜捨** 求見呪法 生調伏衆生居閻浮外四方海中每方各三東 明星天子問慈心果佛答之天子於諸禪定出 入調伏衆生無所畏懼三昧放內髻光照無邊 無勝意連子請問慈無量心相體因緣果報佛 光菩薩無勝菩薩互相問答衆獲益 幾所顧佛言具八事無八怖具足八大丈夫淨 天至十二年處天與願 佛答以修法綠慈等 人自在說呪利生佛因爲說十二菩薩現爲畜 偈問佛佛爲廣說十二因緣是名淨目陀羅尼 四無量心品頻婆王問供養修四無量得 聖目品明星問修悲法佛言觀八 **聖目無礙智品虗空聲** 彌勒品彌勒心念說 淨目品

山仙人共虎行欲生十二子父母亡後歸依梵

方土人天畢集·頻婆娑羅問十二月相佛說雪

皆發願 日密分 薩等八千人所妙寶益覆千世界來供讚聲滿 **陸調伏財功德婆羅門事實髻解珠供佛得記** 菩提樹法彼佛答以不放逸其時實影即今實 等九萬二千億重子請佛願力加持法門佛言 聚又四種四法調衆生廣光明佛時淨精進菩 生樂念如來亦說此法實聚問莊嚴自身莊嚴 大千問淨行法印佛答以十分之一一波羅蜜 法惡比丘 四方四佛先已有願今以此法付赐天龍鬼神 照十方界大學集衆乃演說之 **董子問無緣梵行佛入處空幢三昧面門放光 行二助菩提行三神通四調衆生古有一** 頻婆國法隨制四重囑護佛法者悉擯治不如 十方菩薩請佛制戒佛言止止佛自知時次問 護法品佛在實坊蓮華光功德大梵 **賽警菩薩品東方淨住佛國寳髻菩** 大衆還品佛安慰諸天一切衆生 護法品文殊 切衆

方雲集佛示生身法身二種供養次明破戒受

菩薩請說清淨法聚佛令菩薩各入定放光十

方山王佛遣香象王菩薩持隨空三昧陀羅尼 者現得二十種惡捨身堕大地獄備歷鬼畜能 施現在未來四惡果又未來惡王侵奪法師物 想佛為說之亦即是隨無願陀羅尼舍利弗問 呪來北方德華密佛遣虗空密菩薩持淨陀羅 遣日密菩薩持眞陀羅尼及蓮華陀羅尼來南 護法者功德甚大 淨陀羅尼佛說破四倒法 說次問如空空行陀羅尼佛爲說之次問隨無 持是陀羅尼 尼來 及大行陀羅尼來西方高貴德王佛遣光密功 境界三昧一 婆王請問佛光佛刺四衆各入三昧亦自入佛 願陀羅尼佛爲說之問世間不可樂想食不淨 情如問愛與士夫行於生死佛爲分別廣說如 **德菩薩持斷業陀羅尼亦名隨無願及大神良** 實陀羅尼衆得大益重問蓮華陀羅尼佛不許 分別說欲品日密偈讚佛語舍利弗受 切世間悉入佛身衆生大益波旬 分別品四大菩薩**入定放光陳** 陀羅尼品東方五功德佛 不思議大通品頻

> 復有戒梯大臣先往佛所佛令憶本誓願得如 大苦命空樹大臣往勅龍龍集大山皆失勢力

救龍品佛趨須彌頂放光救龍王苦大聲說諸 法忍龍受大苦歸光味大仙光味勸令歸

心奉請大哀經

法印所謂無常苦空無我等

**丛法護譯前經初** 一品分作二十八品

資女所問經

**些法護譯前經實女一品今分十三品** 

海意菩薩所問淨印法門經

宋譯經院沙門惟淨共法護等譯前經海慧菩

薩品即此

無言童子經

實星陀羅尼經

些 法 護 譯 即 前 經 無 言 菩 薩 品

唐中天竺沙門智光譯波羅頗蜜多羅譯即前

實幢品同本異譯

大乘大方等日藏經屏 上觀

方現大華雲中有半月廣十由旬月中現真金高佛在伽羅帝山北丘菩薩俱說日藏經已西高齊烏萇國沙門那連提犁耶舍譯月幢神咒心奉請大方等大集月藏經屏賴

神正辨大梵命四王以燄赫鐵輪四方遙斯攝

弟千年苦行,八弟者,即今四修羅王,波旬調達 法 陰根塵藏等以四無礙成熟衆生滿六度如初 見佛輿供 於修羅宮修羅歸佛佛以悲風光明三昧教之 鼓集衆乃詐歸依與供佛爲憍陳如說利養過 端坐說法光照大衆頭上皆現牛月目連問佛 **令發道心佛說忍功德授波旬記波旬說咒誇** 何性佛答之次明隨有第一義禪菩薩住有十 彌勒維摩 失魔愧聽 旬詣佛所品魔官諸物變半月形放光演偈擊 佛說月藏菩薩欲來月藏即來說咒 日月十五日月問三昧何身何攀緣何想何相 重閣講堂堂中復現半月中有干葉青蓮世 二種登 義法起大悲棄愛取依四聖種不念四大五 切鬼神集會品四王請佛什囑天龍鬼 令魔得信樂品人天慈心視魔勸諫 第一義諦品月藏問住繭若修第 諸阿修羅詣佛品波旬雨諸惡物 本事品說佛於毗舍浮時爲化八 魔王波

佛以 陀羅尼天龍修羅互相懺謝佛再以三實事付 等承佛付囑說咒護法龍王瞋怒佛為說忍辱 四分 四分 天王 獲益 智一切法清淨是為十羅刹王自述宿業悔過 **囑護持兼明打罵出家人得罪無量大會與供** 分 得敬信品險願護持國界佛與授記重囑一切 付囑天龍鬼神如拘留孫等諸佛無異 十種近果及五遠果及不忍過患月藏說大慈 次北次東次南次西 護法佛許之幷刺天王護閻浮提東方第四分 大會說十平等衆生法清淨布施戒忍精進禪 毗樓勒叉天王品佛勅王護閻浮南方第四 神力加諸音聲令演妙法入衆會耳得大 毗樓博叉天王品佛勅王護閻浮西方第 **咒輪護持品佛為四王共說五咒初總** 提頭賴吒天王護持品日月天子寄願 毗沙門天王品佛勅王護閻浮北方第 諸天王護持品佛問大梵王以四天下 忍辱品羅睺阿修羅王 諸魔

> 味體陀羅尼何衆得大益與妙供復說持經十 學品復付囑二十八宿七曜十二辰 建立塔 受品復付囑二十八宿七曜十二辰 建立塔 學品復付囑二十八宿七曜十二辰 建立塔 學品復付囑二十八宿七曜十二辰 建立塔 學品復行囑二十八宿七曜十二辰 建立塔 學品復行囑二十八宿七曜十二辰 建立塔 學問佛答以末法時事令菩薩護持。衆默然彌 問佛。佛答以末法時事令菩薩護持。衆默然彌 問佛。佛答以末法時事令菩薩護持。衆默然彌 問佛。常問,就法滅事又說金剛堅固深密解脫

諸鬼神

同來佛所

諸惡鬼神得敬信品佛爲

**輪經**拜親 心奉請大乘大集地藏十輪經及佛說大方廣十

地藏功德菩薩與眷屬現聲聞像來禮讚供佛地藏功德菩薩與眷屬現聲聞像來禮讚供佛斯中各現如意珠雨資放光見十方之又見身各中各現如意珠雨資放光見十方之又見身各中各現如意珠雨資放光見十方之又見身各中各現如意珠雨資放光見十方之又見身各

**谷寒即名旃陀羅破戒無戒不應辱害引古羅** 答十種有情難得人身十種無依行法差別有 利胖象敬重袈裟為證遠十惡輪十法增長離 明舉罪有十非法十非人五法舉七法罪次為 實罪皆非佛之弟子宜護根本次因優波雕問 問云何於五濁世轉佛輪佛答本願成十輪能 行品金剛藏問破戒非弟子云何不許辱害他 三十過天廠乃說護國不退輪心神咒 地藏說末世十惡輪圖主宰官護惡比丘惱害 不宜非理辱害次明五無間罪四根本罪謗三 成三乘次明出家破戒猶生他人十種勝思惟 王爲沈爲昇佛答二種十無依行隨有一行不 四種僧及四沙門是故破戒雖不應受供猶有 經皆獨讚大乘今云何說三乘皆不許隱沒佛 居此土即十力也以輪王爲喻 藏大梵請問禪誦營福三業爲出爲墜刹帝論 地藏轉供佛柔說神呪利一切 佛告好疑問菩薩廣說地藏無量功德衆與供 十輪品地藏 無依行品天 有依

> 無厭足佛言十善即菩薩十輪詳远因果 學幢不得唇害三乘並是度生方便雖修大乘 田相品明菩薩十財施大甲胄輪如是法施淨 藏問云何於三乘人法得無過失菩提行願心 處王位或行十善或信三實 謂不著五陰此世他世三界次明已得法忍許 **懺罪佛說**十法能使菩薩獲得無罪正路法忍 取行輪隨根說法乃名大乘 依行獨覺大乘所共復示大乘無塵垢行輪無 戒安忍精進靜慮般若方便大慈大悲堅固忍 不得廢二次示十有依行二乘所共復有十有 衆養益巳佛以此法付囑虗空藏 一皆成甲胄輪作二乘福田 善業道品金剛 俄罪品會衆各 獲益囑累品

心奉請大集須彌藏經再觀

福田十殊勝利益得可愛樂法 **菩薩禪品記** 次第得入四禪入三三昧滿菩提分國中有此 次第得人四禪入三三昧滿菩提分國中有此 整座不墮二乘定聚如實觀察得一切法無語言空三味婚如地藏自在出入利衆生 滅非時風雨品功德天為地藏述往誓願因陀羅幢時風雨品功德天為地藏述往誓願因陀羅幢體動地藏令其請佛說水風摩尼宮陀維尼大地管動地藏亦說磨力大陀羅尼 陀羅尼品佛管通此非龍過然亦立誓說呪衣諸龍正亦各立誓復說四呪乾闥婆仙亦說一呪地藏復說。

姚素罽賓國沙門佛陀耶舍譯文義完備第二

菩薩神呪經再與 心奉請處空藏菩薩經及處空孕菩薩經處空藏

護令其教化衆生

**問何因綠龍損壞世間資財佛言貪力瞋力功** 

德天以一所器成諸種子。奉觀音觀音說咒加

**観世音亦爲彌勒說般華功德大陀羅尼帝** 

釋

陀羅尼文殊亦說能懼尸利子利奴大陀羅尼

府北天竺沙門閣那崛多譯同極異出而小不 院第三劉宋罽賓國沙門墨摩蜜多譯未免缺 意實珠照空大會惟存佛光除大菩薩餘皆迷 意實珠照空大會惟存佛光除大菩薩餘皆迷 於佛指西方歎虗空藏菩薩欲來供養先現如 感梵頂菩薩問佛佛說無斷常法大衆復見如 感梵頂菩薩問佛佛說無斷常法大衆復見如 感梵頂菩薩問佛佛說無斷常法大衆復見如 感梵頂菩薩問佛佛說無斷常法大衆復見如 感梵頂菩薩問佛佛說無斷常法大衆復見如 感梵頂菩薩問佛佛說無斷常法大衆復見如 於佛指西方歎虗空藏功德衆獨仰虚空藏復 以神力淨此世界令衆手中各有寶珠雨諸供 以神九淨此世界令衆手中各有寶珠雨諸供 是現大寶蓋供養如來如來現實蓮華而坐其 上彌勒致疑樂王答釋彌勒問頂上妙珠之因 整心施作佛事佛以虚空自性清淨義答之虚 整述施作佛事佛以虚空自性清淨義答之虚 整滅重罪令生佛國

到末閒寶國少門景摩蜜多澤 心奉請觀虚空藏菩薩經再說

劉宋罽賓國沙門曇摩蜜多譯佛在伽陀羅優

須更懺悔乃至八百日治厠再三七懺重與授問空中唱罪滅便得入僧或使知毗尼者得夢三十五佛珠中現十方佛或得除罪字印臂或尼禮敬三十五佛朱想菩薩有如意珠冠中現皮離問欲治罪者如何作觀佛言先依決定毗

西晋月支國沙門竺法護譯同本異譯耳梵語前是劉宋枳園寺沙門釋智嚴共寶雲譯後乃心奉請無盡意菩薩經及阿差末菩薩經再與

諸淨土菩薩唯修念佛三昧悟無生忍無盡意以無去來復問佛告。從不眴國普賢佛所來彼菩薩與六十億眷屬俱含利問所從來菩薩答

經東方大金色光照此世界出大蓮華無盡意

阿差末華言無盡意心佛遊寶莊嚴堂說大集

法門發心淨心六種四行心畢竟六波羅蜜大無盡意答言一切諸不可盡故即說八十無盡衆得見此土遙申禮供舍利弗問誰字仁者爲

脇而臥

神通品不空見以神通力莊嚴此界

迦師子意即彌勒師子即不空見佛還靜室右

A .....

•

慧總持辯才撰集四法若無常苦無我寂滅等 法修習助道若懺悔隨喜修習等三十七品定 整大悲大喜大捨五通四攝四無礙智四種依

## 一道方便皆無盡也

心牽請佛說菩薩念佛三昧經及佛說大方等大

師子生梵天歷侍普密王等諸佛無量力即釋子投火證誓佛於火中復起作大利益乃滅度一名師子二名師子意同供養佛佛入涅槃師空見本事品說寶肩佛時無量力王與二王子

新**佛往坐佛更動地**出廣長舌說淨居請

佛來佛放光動地來會 恒沙諸佛令彼長者發菩提心大地震動彌勒 阿難偏問目連舍利迦葉滿慈空生羅睺各述 彌勒神通品彌勒入城乞食以一食供 讚如來功德品不空見說佛德心念 讚佛音聲辯才品不空見出定讚 如來神力證正說品 や資理質

佛音辯

自述往因

神通

讚三昧相品顯示念佛三昧功能 佛事 陰不實深生怖畏具足慚愧修行止觀三空四 不空見勸請品問法與供述意請答 正觀品五

佛摩不空見頂證其所說不空見述所見三世

法次復相續念佛十號相好六通五分等法又 念及以四等十二頭陀三十七品十善十力等 續觀即蘊異蘊是如來耶六根四大亦然觀無

法出家秉二二法修此念佛三昧成蓮華上佛 無慚愧得三昧法佛說明膀佛時勝微密王聞 雕我見法放光授記 上菩提不以身得不以心得不離身心得又明 微密王品不空見問捨

三法品不貪瞋凝觀一切法無常苦無我自

밂 周 方佛 菩薩本行品九萬百千億那由他菩薩發心持 傳此三昧帝幢天轉輪王夢中聞之出家修學 味品放光授記一段標名示現微笑品 後是隨南天竺沙門達磨笈多譯與上同文較 說修行佛印之 成高行佛是故得聞此三昧者決定成佛 供勸人發願讚德及相好隨喜三世佛所求 品即微密王品 是名念佛菩薩聞巳得無生忍安住三昧見十 正觀一品分三十號相好下標名思惟三 缺正念奉持兩品 大衆奉持品聖凡與供佛現瑞讚持 物持品說實勝光佛滅後樹王此丘 正念品佛說正念諸法實相 修習三味品即三法勸持兩 神通

菩薩經拜與

心奉請大方等大集賢護經及般舟三昧經拔陂

第三後漢錄失譯人名文來赤全梵語拔陂此 翻賢護也第二後漢月支國沙門支基迦藏譯 即前經先出而交古經一名十方現在佛悉現

買金柱 **莫如癡人毀摩尼實** 心頂體渴仰欲見精思色相作虚空想住正思 精進莫如海船未到先破莫如愚人嫌亦旃檀 不假作意自然現前 佛品敬仰如佛精勤修學則見十方各多多佛 惟得見彼佛光明清徹如淨瑠璃其身端 思諸法皆空如夢悟無生忍隨佛方所向佛至 然昔須波日佛時有饑人夢得飽食寤巳還饑 **護爲彼方便說法住不退轉得菩提記三昧亦** 有三人各念姪女夢與從事寤巳來詣賢護賢 障未得天眼能見彼佛亦無天耳聞彼法音如 祭不已了了分明終養見之如夢所見無物能 如聞阿彌陀佛在西方便依所聞緊念思惟觀 三昧即般舟三昧也先說具諸方便功德次言 光集衆賢護問法佛爲賢護說是思惟兩佛現前 多等譯一名拔陀經思惟品佛在王城竹園放 三昧行品具四四法得成三昧 受持品述受持善根 正信品當應勇猛發勤 Œ. 見 如

在前立經第一

隋北天竺沙門閣那崛多共笈

無分別 清淨二不缺三不染四不秀五不獨六不著七 相得清淨戒具足威儀定慧解脫思菩提爲身 證得菩提記 品質護請佛設供隨佛入園問幾法能證三昧 佛欲成此三昧王當動觀四念處 無畏王佛時須達多長者子持此三昧成然燈 德品具四法得三昧現前獲五功德 行世多人發願末世宏持佛為授記 布施三歸五戒八齊乃堪行此三昧次記此經 不動八不被訶九智所聖十讚愛歡在家應修 證知亦無無證觀一切法皆得寂定無分別非 可見無漏無為無有以色證色以心證心無有 得耶心得耶身如草石心不可見菩提無色不 相次第個觀諸相皆令明了願我未來得具妙 好殊特樂觀無厭見如來已當光諮問不見頂 佛答六種五法 **戒行具足品出家應護十支戒行** 觀察品 甚深品想五蘊不取著觀念處 授記品然燈佛時聞三昧即 心思惟佛坐說法相 具足五法 稱證功 饒益品

不分別一切法無障成就三昧即見阿僧祇佛 告遂出家承事法師三萬六千歲竟不得聞汝 羅佛後和輸北丘說此三昧佛爲國王夢中聞 **畴當得八事** 不共功德品當成十八不共法 聞法受持 等急當聽受 往聽受盡形壽不雖法師 輪王隨喜已成堅固精進佛是故十由旬內應 現未等三世也功德不可量師子意佛時梵德 如來十九 隨喜功德品五種四隨喜四者過 十法八法品具十法為他解斯三 是某品 覺寤品說薩遮摩

心奉請自在王菩薩經及奮迅王問經舞觀 菩薩俱自在王問自在法佛答戒自在五神通 自在陰智性智入智因緣智諦智自在無礙慧 婆羅門瞿曇般若流支等譯後本佛在園比丘 姚秦天竺沙門鳩摩羅什譯前本元魏中天竺 自在又說菩薩十力四無畏十八不共

心奉請大集譬喻王經拜

**隋北天竺沙門園那崛多等譯以諸譬喻答問** 

說菩薩二乘智慧功德差別勸人發心向菩提

心奉請佛說大集會正法經及僧伽吒經拜觀 前本宋北印土沙門施護譯後本元魏優禪尼

心本請月燈三昧經及半卷月燈三昧經解觀 悲心爲首次明應知入三忍法次說古無所有 說三昧四十義得種種美名次說三昧四十義 光問法,佛言一法速得菩提謂於衆生起平等 即前本中說六度各有十功德也佛在靈山月 大方等大集月燈經後本劉宋沙門釋先公譯 前本高齊烏養國沙門那連提黎耶舍譯一名 別久生初生二義 犍事普勇隱身往十方刹事為藥王軍菩薩分 佛言聞大集會正法者功德甚大次有折服尼 國王子月婆首那譯佛在靈山普勇菩薩問法 **次說聲德佛**事次明於此三昧最初所行以**大** 戲論三味從定得二十一種十法種種美名次 心教護心無礙心無毒心證諸法體性平等無

次明應修神通本業謂攝一切善法而不取著。 起佛事月光請佛僧詣家受供月光默仲偈問 因綠以上屬初品未標初品名目耳 血內除其病患阿難問苦行佛說善華月法師 又明整德佛時事次明欲求三昧應修法施財 得見佛藏聞法藏智藏三世智慧藏謂得五通 巧方便所謂隨喜他善次明應住不放逸行次 色身法身次明七十四種四不可思議次明善 佛言一法相應速成菩提謂如實了知一切法 施四種囘向牽事持戒持三昧人乃至以身分 明六度多聞法施住空宴坐空間乞食各十利。 而不怖女加持乾腦樂音令宣不思議法女明 應善巧知不思議法應諮請應深信應求應聞 成就四法能速得此三昧若如說行得四功德 讚佛德佛授記遠靈山童子隨來問法要佛言 體性無相離相次明應修習顯示三昧智月光 三塗今成世尊 勇健得王順心殺善華月法師後極悔罪猶墮 懺悔品

> 說偈 淨身業清淨身行口戒意戒各具一切功德法 次釋初品中美名凡三百句 本因品說衆自在佛事次勤修身戒清

心奉請占祭善惡業報經再觀

定之基次示一實境界及唯識唯心二觀由事 占察二世善惡業報彙示懺悔尅取清淨爲禪 世衆生求方便佛令轉問地藏爲示三種輪相 隋外國沙門菩提登譯佛在靈山·示廣博歌译 無礙道場說甚深根聚法門堅淨信書薩爲末

入理翼實行也

心奉請佛說佛名經再觀

**元魏北天竺沙門菩提留支譯佛在園無問自** 

心奉請五千五百佛名神咒除障滅罪經再觀 **隋北天竺沙門閣那崛多共笈多譯共四千七** 說所舉佛菩薩辟支佛名一萬一千九十三

百零四佛不足五五

心奉請三劫三千諸佛名經解 上觀

名集諸佛大功德山開元拾遺附梁錄先五

校量功德品 讚歎品彌勒

十三佛次莊嚴劫賢劫星宿劫各千佛

一心奉請千佛因緣經再觀

因經來未全 處等瓔珞供佛問千佛過去因緣佛說種種往 遊集佛出石室到大衆中跋陀波羅敷座諸菩 皆集佛出石室到大衆中跋陀波羅敷座諸菩 遊集。

心奉請賢劫經再觀

諸法本三昧成就二十一百諸度無極事致八經晉日賢劫定意問三昧品喜王問佛答以了西晉月支國沙門竺法護譯一名國陀劫三昧

品。 諸度無極品喜王與佛從定起喜王問佛明行四種四事得此三昧 法師品 法供養人 萬四千諸三昧門諸總持門 行品 四事品

聞持品 唱二千一百度無極名 딞 三十七品 十八不共法品 **神通品** 寂度品 三十二相品 方便品 十種力品 智行 品 八等品以上 無際品 順時品 四無所畏

徐 古品 鬼累品

命法住各不同

千佛發意品明最初發心因

十三品釋諸度無極各有六事

千佛名號品

千佛與立品明國土光明父母子侍弟子壽

金利彌勒迦葉說諸佛名號功德東五十三南元魏西域沙門吉迦夜共曇曜譯佛在靈山爲心奉請稱揚諸佛功德經再觀

同

二十八西三北六上二十七與百七十佛名略

隋爲**長國沙門那連提黎耶舍譯佛唱百名刺心奉請百佛名經拜**觀

令舍利弗蓋三夜三各誦

温

心牽請佛說大乘大方廣佛冠經歷 宋中印土沙門法護等譯佛在靈山告迦葉東 方定手最上吉祥如來離塵步菩薩蓮華最上 方定手最上吉祥如來離塵步菩薩蓮華最上 亦日光明菩薩一寳蓋最上如來定最上吉祥如 來日光明菩薩一寳蓋最上如來定最上吉祥如 來日光明菩薩一寳蓋最上如來定最上

**逃如來無邊香**最上王如來實上如來西方大

光明照如來北方實開華普耀吉祥如來東方

實藏如來實勝如來

心牽請佛說十吉祥經再親

開元附秦鋒佛爲離垢蓋大士說東方十佛名

號功德

心牽請佛說八佛名號經及佛說八吉祥佛咒經

**佛說八陽神呪經佛說八吉祥經再觀** 伽婆羅譯缺舍利弗一問耳第三西晉月支國 後三經皆與前同本第四蕭梁扶南國沙門僧

說東方八佛名號聞者得不退菩提善說稱功 沙門丛法護譯第二吳月支優婆塞支謙譯第 隋北天竺沙門闍那崛多譯因舍利弗問佛

嚴如來無礙藥樹功德稱如來步實蓮華如來 殿如來善鬭戰難降伏超越如來普功德明莊 **德如來因陀羅相幢星王如來普光明功德莊** 

心奉請佛說八部佛名經解 **賽華善住娑羅王如來** 上觀

> 作長者說東方八佛名功德 **元魏中天竺婆維門瞿曇般若流支譯佛爲善**

心奉請佛說滅十方冥經拜觀

西晉月支國沙門竺法護譯佛教面善悅童子

念十方佛名以除恐懼

心牽請受持七佛名號所生功德經拜觀

唐大慈恩寺沙門釋玄奘譯為舍利弗說東方

五佛南方二佛名號

心奉請大乘實月童子問法經科觀 宋北印土沙門施護譯佛在點峰頻婆娑羅王

子請問佛號功德佛以十方各一佛名答之并

出夙願功德

心奉請佛說實網經再觀

西晋月支國沙門竺法護譯佛遊獼猴江邊與

資網重子年始八歲夢兜率天人頌歎佛德啓 衆比丘衆菩薩諸天諸龍阿須倫俱維耶離城

白父母見佛設供請問法要佛爲稱說六佛功 **德東方實光月殿妙尊音王佛南方樹根華王** 

方善寂月音王佛上方無數精進願首佛佛西方造王神通燄華佛北方月殿済淨佛下

千一百二十佛名 南云閣那崛多譯此云曹魏錄失譯人名共有 高云閣那崛多譯此云曹魏錄失譯人名共有

心牽請藥師瑠璃光七佛本願功德經佛說藥師千一百二十佛名

妙行成就佛四願無憂最勝吉祥佛四願法海凡願實月智嚴光音自在王佛八願金色實光唐大薦福寺沙門釋義淨譯善名稱吉祥王佛如來本願經藥師瑠璃光如來本願功德經縣無

雷音佛四願法海勝慧遊戲神通佛四願樂師

力神咒。藥師佛有大陀羅尼咒又因少智諸天一瑠璃光佛十二願金色實光妙行成就佛有大

心生疑念七佛同來此土說大神咒復有執金

剛菩薩說二神咒

第三玄奘澤有神呪及八菩薩名或云原本無灌頂第十二經同而無神呪及八菩薩名。

梅乃見好相十七觀常光十八觀眉間光十九

額廣平正面上三輪髮際等二十鼻出光明二

十一面門光明二十二耳出五光二十三頸出

呪及菩薩名

心奉請佛說觀佛三昧海經拜觀

東晉迦維衛國沙門佛陀跋陀羅譯六譬品 佛住尼拘樓陀精舍僧自恣竟父王悅頭檀姨 伊信尼拘樓陀精舍僧自恣竟父王悅頭檀姨 母憍曇彌欲來見佛佛令偏集此丘菩薩天龍 八部父王為後世衆生請問云何觀佛色身相 好光明佛入徧淨色身三昧微笑放光說師子 在胎喻栴檀生伊蘭林中喻金翅鳥王心喻多 在胎喻栴檀生伊蘭林中喻金翅鳥王心喻多 在胎喻栴檀生伊蘭林中喻金翅鳥王心喻多 在胎喻栴檀生伊蘭林中喻金翅鳥王心喻多 不明成正昧 序觀地品衆生樂觀佛相各有不 四白毫五額六眉七眼八耳九万類車十五頸相缺 文十一鼻十二髭十三層十四舌十五頸相缺 金骨滿相胸臆卍字印相十六悉現具足身相 大衆所見各各不同如炭如墨者各各殷勤懺 心奉請佛說彌勒成佛經及佛說觀彌勒菩薩 罪方法 衆生 昧 佛四方四佛財首釋迦阿難答言本修念佛三 見佛心中有無數佛乘大寶船往來五道救苦 難復問無見頂相佛入項三昧海現大勝相 得三昧當密身口意莫邪命貢高說喻結名阿 行品光明念佛三昧能滅大罪次文殊十方十 國度婬女所現相伽耶城爲尼犍所現相 爲諸女所現相舍衛國度婬女所現相波羅柰 將事降毒龍事降力士事 又明度老婢事上忉利爲母說法事伏曠野鬼 觀像品彌勒為末世衆生問佛說觀像除 觀四威儀品行佛住佛坐佛臥佛於中 念七佛品 念十方佛品 觀馬王藏品宮中 密行品 本

生經佛說彌勒來時經佛說彌勒下生經佛說彌

勒下生成佛經拜觀

下摩尼珠皆放光二十六實臂指縵掌輪放光

二光二十四缺骨圓滿光明二十五胸卍字腋

二十七齊相光照十方二十八因父王請現胸

土時節種族出家成道轉法輪度人見迦葉乃山頂集衆舍利弗問彌勒成佛時事佛爲說國第一姚秦天竺沙門鳩摩羅什譯佛經行波沙

內境

觀佛心品明大慈悲心專緣地獄等罪

苦衆生幷廣紋獄中苦

觀四無量品使大衆

至法住

異類問為設備勒下生成佛之事與前大同小時二四晉月支國沙門生法護譯佛在祇園因

第三附東晉第四譯

第四姚秦天竺沙門鳩摩羅什第三譯亦名騙

勒當來成佛

現化佛唱千衆始末名大衆雲集佛出舌相放心牽請佛說觀彌勒菩薩上生兜率陀天經解此心牽請佛說觀彌勒菩薩上生兜率陀天經解此心奉請佛說觀彌勒菩薩上生兜率陀天經解此

千光明現無量化佛說諸陀羅尼法彌勒得百

生何處佛說兜率中莊嚴之事作此觀者皆得 萬億陀羅尼門起住佛前優波離問 此人命終

往生彼天隨侍下生得菩提記

心奉請佛說 切智光明仙人慈心因終不食肉

經同拜 上觀

大乘單本佛住寂滅道場彌勒來見然志問其 往因佛言過去有彌勒佛說慈心三昧大悲海

雲經 絕量七日白兔母子舍身供之仙人不食即彌 一切智光明婆羅門聞經發心入山修行

勒也白兎母子即釋迦羅睺

心奉請佛說師子月佛本生經稱觀

下與八萬四千金色獼猴跳戲大衆譏嫌頻婆 新附三秦錄佛住竹園婆須蜜多比丘綠樹上

王詣佛問佛言比丘即是師子 月佛 補彌勒 。處

因說欄族往因受菩提記

心奉請文殊師利般涅槃經拜觀

照文殊房作諸化現阿難集衆跋陀婆羅問 西晉清信士攝道眞譯佛在園後夜入定放光。

徐

始末佛爲略說觀文殊法及說示滅起塔種種

心奉請佛說觀樂王樂上二菩薩經歷 上觀

舍與比丘菩薩十方菩薩五百雕車子俱佛入 劉宋西域沙門置良耶舍譯佛在青蓮華池精

曹光三昧身毛放光化七寶蓋現十方事又放

眼光照藥王藥上二菩薩頂其頂上如金剛山 言具五因緣方得聞此二菩薩名二菩薩各說 十方諸佛皆悉映現長者子實積請問觀法佛

呪以瓔珞供佛住佛肩 十方十佛坐官中花讚二菩薩所說神咒佛授 一菩薩記次說觀法五十三佛名為阿難說菩 上如須彌山山有梵宮

薩昔因

心奉請地藏菩薩本願經再觀

唐于阗國沙門實叉難陀譯佛於天宮說破地

天宮神通品放光集衆初證地獄度蟲衆生之 獻法母氏生忉利故佛於忉利說之也 分身集會品地藏及屬赴會世尊一 忉利

論福佛詳述以鼓舞凡心 失乳悲也 鬼王即地藏化身眷屬也 權者菩薩多所護心靈神妙呼吸全通成佛之 呼之欲出 知王故問佛故答心 當知此事非盡無盡所能測非諸天鬼神所能 地名相相依聖凡一賞無情有性妙用皆圓 說過去佛名表佛雖去世名尚可依安慰嬰兒 断惡修善爲菩提妙機大辯長者引出如法道 量聖凡稱地藏恩力 四王問衆生不盡之故佛答願力方便亦無盡 感品定自在王問往因佛又說二事表菩薩願 隱妙現麤如來初述五無間事 摩分身地藏之頂 閻羅王衆讚歎品實者鬼神無所私 較量布施功德緣品地藏舍罪而 如來讚歎品放身光出大音告無 観衆生業緣品摩耶問法 地獄名號品中有人焉 利益存亡品地藏勸生 地神護法品地與 稱佛名號品地藏 閣浮衆生業

則魔道力則妙拈來即是草生皆春能現無邊人天品說經本旨爲什屬含靈慧命而已神力

利益

心奉請佛說師子莊嚴王菩薩請問經濟與主文殊止諸障地藏王菩薩請問大會莊嚴之因佛言昔作方曼茶羅菩薩請問大會莊嚴之因佛言昔作方曼茶羅供八菩薩所致謂觀音彌勒虚空藏普賢執金

心奉請佛說八大菩薩經拜觀

祥如來印捺囉計都特嚩惹王如來喜功德光說東方五佛名善精進吉祥如來普照如來吉除葢障地藏也有無能勝等來會佛爲舍利弗爾妙吉祥聖觀自在慈氏虚空藏普賢金剛手謂妙吉祥聖觀自在慈氏虚空藏普賢金剛手

心奉請六菩薩名亦當誦持經再自在王如來

奮迅菩薩師子幢師子作堅勇精進擊金剛慧後漢失譯人名見費長房錄師子戲菩薩師子奉請六菩薩名亦當誦持經再觀

見聞利益品佛種種光感觀音問法長行偈誦

極力稱揚爲無佛時天作衆生依賴也

屬累

## 又四菩薩棄陰蒸寂根慧威不離

随喜迴向發願之法 應發五願又示十方佛名又示歸依懺悔勸請 天八部咸在離垢慧問禮佛法佛言五輪著地 天八部咸在離垢慧問禮佛法佛言五輪著地 大八部咸在離垢慧問禮佛法/佛言五輪著地

女六英經再觀一心奉請佛說老女人經及佛說老母經佛說老母

經第三尤略佛在樂音處比丘菩薩俱貧老女第三劉宋中天竺沙門求那跋陀羅譯三本同第一吳月支國優婆塞支謙譯第二附劉宋錄

言無來去說衆喻譬老女開解佛述往因記其問生老病死五陰六根四大從何來至何去佛

往生極樂後成佛道

一心奉請核伽阿跋多羅寶經及入校伽經大乘入

梭伽經拜觀

魏北天竺沙門菩提流支譯分十八品第三唐第一劉宋中天竺沙門求那跋陀羅譯第二元

于闐國沙門實叉難陀譯分十品文筆在繁簡之間此經標出五法三自性八識二無我而總會而說之也大慧菩薩從他方來明不滯一方會而說之也大慧菩薩從他方來明不滯一方。 一毛之障全體皆非所以深營菩薩也自覺聖一毛之障全體皆非所以深營菩薩也自覺聖一毛之障全體皆非所以深營菩薩也自覺聖一毛之障全體皆非所以深營菩薩也自覺聖一毛之障全體皆非所以深營菩薩也自覺聖一毛之障全體皆非所以深營菩薩也自覺聖

也

心奉請大佛頂如來密因修證了義諸菩薩萬行

首棱嚴經再觀

加睪語等權成弟子司中書門下平章事情河唐天竺沙門般刺密帝譯爲萇國沙門彌伽釋

推第一以此有規矩之檢嚴透入不立規矩自房融筆受此於大乘方等一切中性相圓明獨迦譯語菩薩戒弟子同中書門下平章事淸河

修魔外根株任生任伏無此金剛手眼百年妖成規矩之華嚴修行乃無憾世人麤妄浪說能

十百矣唯華嚴過之維摩並轡耳 八字為句不無勉强然其超出他經之譯手則 八字為句不無勉强然其超出他經之譯手則 八字為句不無勉强然其超出他經之譯手則 十百矣唯華嚴過之維摩並轡耳

心奉請維摩所說經及維摩詰經說無垢稱經維養有二十不思議功德者有二十不思議功德人,與所書甚長次明受持成光相見互說此法,次明佛壽甚長次明受持成佛佛說爲龍種上佛佛昇空光照十方諸佛成佛佛說爲龍種上佛佛昇空光照十方諸佛

一一名下可思義评免案兆天公

上问

第一一名不可思議解脫秦姚天竺沙門鳩摩羅什譯第二一名不可思議解脫秦姚天竺沙門鳩摩羅什譯第二一名不可思議法門之稱吳月支國優婆塞支謙譯第三唐大慈恩寺沙門釋玄裝譯佛國品佛在若羅樹園五百長者子獻益裝置是舍利小見佛即破之 方便品弟子品芸皆是舍利小見佛即破之 方便品弟子品芸皆是舍利小見佛即破之 方便品弟子品芸能摩超過之德文殊應命往间大衆往從親表維摩超過之德文殊應命往间大衆往從親見主賓問答 不思議品斗室一閒空無坐處見主賓問答 不思議品斗室一閒空無坐處

廣之座小果不堪教以禮敬現身等座而坐之

佛道品維摩言菩薩行於非道通達佛道文佛道品維摩言菩薩行於非道通達佛道文殊言一切煩惱為如來種維摩說法門眷屬智程方便父等 入不二法門品三十二菩薩各政不二最後問維摩默然而已文殊乃讚歎真死二最後問維摩默然而已文殊乃讚歎真然不二門 香積佛品電化乞食以破聲聞淺見不二門 香積佛品電化乞食以破聲聞淺見不二門 香積佛品電化乞食以破聲聞淺見來上門 香積佛品電化乞食以破聲聞淺見來上學人勿效聲聞苦緊也 菩薩行品大衆往見學人勿效聲聞苦緊也 菩薩行品大衆往見學人勿效聲聞苦緊也 菩薩行品大衆往見學人勿效聲聞苦緊也 菩薩行品大衆往見

散華舍已同他聲聞乃破執一切女人亦復如

月鏡像從無住而立一切也以身說法天女故

觀衆生品維摩答文殊說衆生如幻乃至水

隋北天竺沙門閣那崛多譯第二西晉月

心奉請善思重子經及大方等頂王經大乘頂王

經同拜

心奉請月上女經時觀 選擇至第六日手出蓮華華出化佛執華而出 復答諸菩薩問次以蓮華供佛化成華帳共出 說偈詞欲引衆見佛路答舍利弗問既到佛所 隋北天竺沙門闍那崛多譯佛在毗耶草茅精 不驚不怖不畏之法童子證無生忍佛為授記 難問答佛言大菩提路無有一法而可得者說 供養十方諸佛乃成月上如來月上女聞此偈 生兜率隨彌勒受持正法次生阿彌陀佛國次 名爲月上一切童子爭欲娶之約七日後自行 舍比丘菩薩俱有一離車名毗摩羅詰生美女 禮佛獻彼所執蓮華督成菩提與舍利富樓阿 乞食至毗摩羅詰家善思童子從高樓上投身 婆羅波梨園比丘菩薩俱化作天身毗耶羅城 月婆首那譯第二亦名維摩詰子問經佛住養 支國沙門丛法護譯第三蕭梁優禪尼國王子 十華發十願即得記云先生天次末世護法次

## 巳轉男身出家

心奉請大乘密嚴經及重譯大乘密嚴經再 唐中印度沙門地婆訶羅譯前本唐北天竺沙 唐中印度沙門地婆訶羅譯前本唐北天竺沙 門大廣智不空譯後本不空所譯同前經而稍 改品名多偈語耳密嚴會品佛住出過三界密 嚴之國與微塵菩薩俱放光照現莊嚴勝相答 如實見菩薩之所問金剛藏問第一義法性佛 答如來藏不生不滅如月普現 妙身生品如 之復示績像夢境喩又明三性五法義復現大 小無量身形衆多菩薩同問世間一切誰之所 作答以阿賴耶識能現衆法螺髻梵王乘佛威 作答以阿賴耶識能現衆法螺髻梵王乘佛威 作答以阿賴耶識能現衆法螺髻梵王乘佛威

偈明唯識妙義菩薩天人咸皆讚歎金剛藏與 識境界品金剛藏放髻珠光照一切告如實見 演說諸法性空從心而起阿賴耶如來藏不 凡為聖月幢世尊分身眷屬亦咸集會金剛藏 於一切法自在變現明阿賴耶識隨迷悟緣為 與七識如鐵與酸石俱無有思得首棱嚴定則 想義金剛藏答依想立名名無實事乃至賴耶 賴耶祕密品資手苦薩白衆色最勝王令問名 以雪山惡獸喻外道於阿賴耶所生我見 立品復明阿賴耶藏與染淨法恒作所依 無實宜速發大心修淨行生淨土 大樹緊那羅王持進菩薩觀自在等諸大菩薩 阿賴 HS 自 建

イソ

**續解脫地波羅鉴了義經相續解脫如來所作隨續解脫地波羅鉴了義經相續解脫如來所作隨心奉請解深密經及深密解脫經佛說解節經相** 

聲亦不應爲三昧所縛若離二取生密嚴國

顯示自作品金剛藏復告螺髻深明五蘊不實

分別觀行品金剛藏說舍拳軍車等喻明諸法

實營更請隨宜說法命剛藏深明一切唯心

胎生品金剛藏對梵王訶斥胎生不淨應當捨

順處了義經再制

天竺沙門菩提流支譯與上經同而第二品分第一唐大慈恩寺沙門釋立奘譯第二元魏北

過諸行一異性相佛告善現有情界中幾懷增 切法相品德本問何名於諧法相善巧佛言徧 集及心不見根塵識是名勝義善巧菩薩 實不見阿陀那及識不見阿賴耶及識不見積 佛述修解行地菩薩之所疑惑佛爲說勝義超 **佛為說勝義超過一切尋思境相善清淨慧向** 句如幻事等法涌向佛說外道菩薩之所思議 意答明有爲非有爲非無爲無爲亦爾假施設 三界所行處大聲聞俱無量菩薩從種種佛士 同第四即前輕如來成所作事品序品佛在超 說三種無自性性密義問初鹿苑轉四諦輪雖 計依他圓成如實了知 上慢羧離之善現答離者甚少佛爲說徧一切 **水那跃陀羅譯即前經地波羅蜜品第五譯人** 勝義諦相品分作四品第四劉宋中天竺沙門 作四品第三陳優禪尼國沙門真諦譯即前經 味相 勝義諦相品如理請問佛解甚深義密 心意識相品佛答廣慧於內各別如 無自性品爲勝義生

> 不會轉法輸入涅槃皆無二相乃至穢土淨土 定事結構正法輪雖更希有猶未了義第三時以 密相轉正法輪雖更希有猶未了義第三時以 密相轉正法輪雖更希有猶未了義第三時以 原本所問十一地義及十波羅蜜品佛答觀 自在所問十一地義及十波羅蜜品佛答觀 自在所問十一地義及十波羅蜜品佛答觀 原作事品佛答文殊所問法身解脫身義言音 於二慧及總空性相等地波羅蜜品佛答觀 原作事品佛答文殊所問法身解脫身義言音 是別相一切智者相如來心無加相生起相成

何事易得何事難得

心奉請佛說佛地經拜觀

得平等心自他異想不復現前受用和合一味與四智又言證無生法忍由遣自他二種想故中為妙生說五種法相大覺地謂清淨法界及中為妙生說五種法相大覺地謂清淨法界及唐大慈恩寺沙門釋玄奘譯佛住最勝大宮殿

心奉請金光明最勝王經及金光明經合部金光

事智如天入襍林衆流入海

明經再與

名譯為五卷成二十品後逮梁世眞諦三藏譯 之妙幢問若無舍利經何以說有涅槃佛答以 妙幢疑佛壽短促四方四佛於室中現爲說佛 序品佛入定衆集佛觀察說頌 品銀主陀羅尼品今按彦悰所稱三種今亡其 四品足前出沒爲二十二品重尋梵本得囑累 三身分別業障滅陀羅尼最淨地依空滿願共 初梁世曇無讖譯四卷十八品次周世耶含崛 德等合入共二十四品彦悰序云此經有三本 文來未盡第三隋大奧善寺沙門釋實貴對志 備第二北涼中天竺沙門曇無讖譯有十八品 第一唐大薦福寺沙門義淨譯文後出而意最 勸說此經婆羅門求舍利黎車童子以勝義破 壽無量妙幢與諸大衆往常峰見佛四佛亦現 人本無品位任空任有悲智交光全無礙也 二矣可見古書存亡之次第 種十法說有涅槃及十種希有如來之行 一切佛境界中 如來壽量品

長與大菩薩共住 法滅四障謂犯菩薩極重律儀誹謗大乘善根 分別三身品佛答虎空藏言應化法三身同異 現然天身得記五十億比丘重發大心皆得受 等行梵天疑之天女運通現境梵天信巳天女 陀羅尼品佛告善住呪及持法威光效驗乃至 行十度次明十呪護十地所說十地與華嚴同 地名義次明十一地皆有無明二種次明十地 法成就次明波羅蜜養次明十地先相次釋十 鼓出大音聲說懺悔偈次日白佛 此之應身即報身也 十度之因不同棱嚴 不增貪著三界 佛放光息苦爲帝釋說懺悔勸請隨喜迴向四 金龍主以蓮華讚佛故此世夢感金鼓 無礙光燄菩薩勝義諦即菩提心十度爲因五 依空滿願品佛告實光耀天女依法界修平 四天王觀察人天品發宏護願 淨地陀羅尼品佛答師子相 重顯空性品說二空境觀 夢見懺悔品妙幢夢金 蓮華喻讚品佛告樹神 滅業障品 四天王

品佛往劫請實積說此經 來爲眷屬故天望王賢可增天眷也 必在有道蓋輪粟諸王多與四王帝釋諸天往 除病品流水長者子作醫本事 叉大將品悲心神用靈護非常能以精氣從人 **菩薩之化身以天女爲最妙一切化身之天女** 品說十千魚生天事此三品可合爲一品 毛孔入而助其力 長財物品此亦平常小根難信 必赴點石成金融化無比也 心化爲辯才善惡皆護 運通能使地力上升成諸福應 以大功德天為最仁其德甚圓悲心密詣有求 **聖能凡能人能天能男能女能善能惡皆作用** 梵釋四天王龍王皆說呪 護國品有多聞天王如意實珠呪法 授記品授妙幢幷二子記遂及十千天子 如意寶珠品佛觀音金剛祕密主 王法正論品言天之所護 大吉祥天女品一切 大辯才天女品能 諸天藥叉護持品 大吉祥天女增 長者子流水 堅牢地神品。 僧愼爾耶 善生王 無染著 拴

神讚歎品 大辯才天女讚歎品此無偈文但一方菩薩讚歎品 妙幢菩薩讚歎品 菩提樹身品說薩捶王子捨身救虎事嫌文卑瑣 十

直説耳

付囑品

心奉請莊嚴菩提心經大方廣菩薩十地經毗沙心奉請莊嚴菩提心經大方廣菩薩十地經毗沙門天王經菩薩投身飼餓虎起塔因綠經歸足品。第一姚秦天竺沙門鳩摩羅什譯第二元魏西底沙門吉迦夜共臺曜譯二經皆與淨地陀羅尼品。第二品多聞天王如意實珠咒法同第四北第十二品多聞天王如意實珠咒法同第四北第十二品多聞天王如意實殊完被國武法重涼高昌沙門釋法盛譯佛遊乾陀越國說法重廣行布施賣身為奴得栴檀醫他國王病出家山中以身飼虎餘骨起塔 前三是光明之後流後一乃飼虎之類別同作一條次光明之後流後一乃飼虎之類別同作一條次光明之後流後一乃飼虎之類別同作一條次光明之後流後一乃飼虎之類別同作一條次光明之後流後一乃飼虎之類別同作一條次光明之後流後一乃飼虎之類別同作一條次光明之後流後一乃飼虎。

千比丘菩薩四衆八部俱無所有為斷衆疑隱

隋北天竺沙門閣那崛多譯佛在毗富羅山

斯匿王說此菩薩大方便力通乃至得記次爲女人現身令得成男佛爲波身不現種種問答令難調怨警害人者信佛神

心奉請諸佛要集經解親

傳宣於石室宴坐變身往東方普光世界天王丘菩薩俱因四部衆不能專心聽法乃囑阿難西晉月支國沙門些法護譯佛遊奈叢樹閒此

**佛**說法竟各還本土天王如來放右掌光入文 修四意止四萬二千天子來見聽法證無生忍 修四意止四萬二千天子來見聽法證無生忍 ,

唯有橐諧陰蓋菩薩能之世界六種震動此菩而不移女文殊盡神力不能令此女出定佛言,前坐入於普月離垢光明三味因問何故移我

殊頂文殊與諸天子同到佛所見離意女在佛

女又從秉諸陰蓋菩薩發心天王如來亦此菩與文殊唱酬法要佛言文殊本從此女發心此麼從下方來勅令出女子定讓佛佛乃出之女

·奉請不思議光告雖所況經濟觀 確之所開化十方無量佛從其關化不可勝計

心牽請不思議光菩薩所說經再觀

天來集因名不思議光佛為波斯匿王說其往業一小兒於路佛至其所種種問答令現通諸姚秦天竺沙門鳩摩羅什譯佛在祇陀林經女

因幷授記

劉宋中天竺沙門求那跋陀四心牽請央掘摩羅經再觀

前大弟子皆被問難與文殊論不空義佛爲授 梵釋四王獻與衣鉢各受訶斥魔及樹神亦被 特別大方廣經婆羅門孤子名一切世間現取 地別大方廣經婆羅門孤子名一切世間現取 地別大方廣經婆羅門孤子名一切世間現取

是我身反叩如來為說百句生因又明持經須周往北方問他佛十佛各問十佛皆言釋迦即集,如此一學之義答偈增一至十具明大乘與義佛問一學之義答偈增一至十具明大乘與義佛問一學之義答偈增一至十具明大乘與

三歸五戒答以一歸無三及殺煩惱盜菩提等

言央掘是一切世間樂見上大精進佛化身文成就四十功德次有波斯匿王與兵詣佛佛乃

殊是歡喜藏摩尼賓積佛化身

思惟梵天所問經再觀一心奉請思益梵天所問經及持心梵天所問經勝

方思益梵天萬二千菩薩來會日月光佛囑以 佛說種種光明之名能利衆生并放光明照東 地天竺沙門菩提留支譯如來光明品佛在迦 北天竺沙門菩提留支譯如來光明品佛在迦 北天竺沙門菩提留支譯如來光明品佛在迦 地

**薩作佛想遇佛生希有心 四法品思益問二他人關失見諸乘如一乘閒惡道不驚畏對菩悲心等愚智。平等對三根一視毀者供者不見** 

知何者是真佛發誠實語佛乃昇空令得作禮照十方令諸大衆與佛無異下方四菩薩來不善薩光明品佛因迦葉問刺網明放指爪光曾可普華網明皆與舍利問答令舍利弗默然

諸相名施滅諸受持名戒不爲六廛傷性名忍 故不得記出過一切行具六度故得記菩薩舍 授記具明過去不得記及得記因緣依止所行

又有等行天子與文殊問答 名字義品一切明家清淨義 菩薩無二品思益與文殊問答 名般若 薩婆若品為思益說薩婆若義答網

離所行名進不憶念一切爲禪忍諸法無生性

正問思益答邪正二問不同比丘不解網

明重

**唇思盆說涅槃者但有名字層如虚空不可得** 

十事佛一一答以四法

菩薩正問品網明問

及問文殊正行正位義 菩薩各各說菩薩名義 論寂品思益問等行 如來二事品調事說

**薩起二相發菩提心是不行菩提道思猛問行** 行大乘佛偈答 發菩提心品文殊白佛若菩 等行答文殊問思益答 志大乘品等行問發 法聖默然如來有此二法 得聖道品文殊問

四王散華讚護佛言如說修行為報師恩 菩提行文殊答行一切法而於法無所行梵釋 飾

子吼品帝釋歎菩薩能師子吼不退轉天子復

又說牢强精進法謂於諸法不起精進相 問師子吼義 **然行牢强精進品授不退轉記** 建立法品 海

不可護念又不求菩提不願不貪不樂不念不 明一切法無說無示無有護念是法終不可滅 喻品以大海喻諸菩薩有十二事

心奉請佛說大乘同性經及佛說契證大乘經典 **分別菩提乃得授記** 如來神咒品 **魘**累品

宇文周中天竺沙門闆那耶舍譯後乃唐中印

**◆日下神入** 

| 水陸道場法輪實懺卷第一之上

十地名菩薩十地名為現如來初地二地相

法得菩提記海龍王問其夙因佛為說之海妙 與比丘菩薩天龍俱棱伽大城羅利王供佛聞 聞法佛爲說如來十地名聲聞十地名辟支佛 度沙門地婆訶羅譯佛住大摩羅耶精妙山頂 深持自在智通菩薩從東方來以大賽殿供佛

